

ع**بدالعزيز حَاوِلِثِ** مِن رَوَادِ النَّهِرِيَةِ وَلِهِ تَحَافِهُ وَالاجْمَاعِ

> تالیف اُنورانجی<u>ت</u>کی

> > الورث الصرة العن من اللاعب والأنب والنشر الماراك من المانية والأجرا

أعثلام العَرَبُ ٤٤

عبد التحرير حاوث من مقالة من رواد النيت والمتحافة والاجماع

تألیف **اُنوراکجیٹ ک**ی

المؤتشدالمصرتيرالعسامتر النأليف والأنبء والنشر الدارالمصرزة التأليف والتجمر

## تصـــدير

ما زال تاريخ الفكر العربي الحديث والمعاصر حافلا بعشرات من الأعلام في مجال السياسة والصحافة والأدب والاجتماع .

وما زال البحث عن حياة هؤلاء الأعلام يكشف جوانب خصبة في تاريخ أمتنا وتطور النهضة والثقافة فيها على نحو نحن أحوج ما نكون الى استجلائه ودراسته والانتفاع به ، فان هذا التاريخ القريب في الجيل الذي سبق جيلنا جدير بأن يكون ميسرا مبسوطا ، لا تكتنف بعض جوانبه الغموض ، فعلى هدى من عوامل هذه اليقظة التي انبعثت في الربع الأخير من القرن التاسع عشر بظهور جمال الدين الأفغاني في المشرق واقامته في مصر قد تفتح مجالا حيا نابضا بالحرية والتجديد في مختلف ميادين الفكر والصحافة والوطنية والتعليم ، ولم يلبث هذا المجال أن تطور الى عديد من المدارس .. والأحزاب والجماعات التي حملت لواء النهضة في العالم العربي كله ، وكتبت تلك الصفحة المشرقة من المقاومة للاحتلال والنفوذ الأجنبي .

\* \* \*

، وقد كان « عبد العزيز جاويش » واحدا من ثمار هذه النهضة ، فقد ولد عام ١٨٧٦ حين كان جمال الدين يؤسس مدرسته فما ان ارتفع به السن حتى شهد الاحتلال ، ولم يلبث أن انضم

الى الأزهر ودار العلوم ، وعاش أيام ما بعد الاحتلال حين بدا ير نقع صوت « محمد عبده » الى الاصلاح الاجتماعى والتربية وصوت مصطفى كامل الى « الوطنية » ومن هذين المعينين استقى وتكون ، ونما ، وبدأت حياته تلك العريضة القصيرة التى عاش أغلبها منفيا أو سجَينا ، وأقلها مناضلا فيما اعتقد أنه الحق

ولقد لفت « جاویش » نظری منذ بدأت دراساتی ، فی الأدب العربی المعاصر فذكرته فی كتبی : « الجباه العالیة » ۱۹۵۱ والنش العربی المعاصر ۱۹۹۹ وأعلام لم ينصفهم جيلهم ۱۹۹۱

وكنت قد وضعته في ثبت الأعلام الذين رجوت أن أكتب عنهم مثل محمد فريد وجدى وعبدالعزيز الثعالبي وعبدالحميد بن باديس وغيرهم ؛ من مدرسة جمال الدين وتلامذته ، وذلك أمل ما زلت أتطلع اليه واعمل له ، ولقد وددت لو أتيح لي أن أنفرغ جهدي كله الأعلام المنسيين من المجاهدين الذين ضاعوا في غمرة الأحداث أو حجبهم ضياء القليلين ممن رفعت ذكرهم السياسة أو ظروف معينة قبل ثورة ١٩٥٢ فقفزوا بحق أو بغير حق الى محال الشهرة والتبريز واختفى في القاع كثير من المجاهدين المخلصين الذين لم يطمعوا في أن يجعلوا عملهم وسيلة للمتاجرة والاعلان والتبريز. ولقد رأيت في مراجعاتي المتعددة كيف كان « جاويش » علما من لأعلام الذين اختلف فيهم الرأى ففريق يرفعه الى مرتبة الشهداء ، وآخر يراه عكس ذلك ، ولقد كان لابد من بحث حيًّاة هـ ذا الرجل الذي برز في مجال التربية والتعليم والصحافة والسياسة والتجديد الاسلامي ، والذي كانت حياته صراعا عنيفا بين القيم والمصالح ، والمثل والأهواء ، وقد اعتلج هذا الصراع تفسا عصبية عنيفة ، كو نتها طبائع مختلفة فى البيئة العربية وغذتها ثقافة اسلامية عربية امتزجت بها ثقافة غربية ؛ فكان صاحبها عنيفا اذا أحب ، عنيفا اذا أبغض ، لم يكن رجلا سياسيا فيه مكر الساسة ودهاؤهم ، بل كان صادق الايمان مع نفسه ، فوى العاطفة ، يرى أن الدين والوطن فوق كل شيء ، ولقد تعددت الآراء فيه بين من وصفوه بأنه بسيط سهل الانقياد ومن رموه بأنه عنيد وماكر ، وقد حاولنا أن نكشف حقيقة هذا الرجل الذى وصف بالطموح والوصولية ، ومات وليس عليه غير جبته ، وليس فى بيته قرش ، لقد كان الطريق مفتوحا أمامه ، لأن يكون علما ومثريا ، ولقد بلغ أرقى المناصب ، وتركها غير آسف ، ليعمل فى مجال الصحافة المليء بالمتاعب والأشواك .

ان الطامعين الوصوليين انما يلتمسون الطريق الأنيق المفروش بالورد ، وهم لا يعادون الانجليز ولا القصر ، أما هو فقد عاش خصما لبريطانيا عنيف الخصومة ، وقد تعلم بها وأمضى فى أرضها مسبع سنوات ، فاذا به نتيجة لعنفه يمضى فى الأرض مهاجرا طريدا ، أما الأمير فقد شرط ولاءه له بأن يخلص الأمير لأمته ، وقد عجزوا أن يحصوا عليه اتهاما واحداً بالرغم مما أثير حوله من الشبهات .

أما القضايا والمحاكمات العديدة التي قدم لها فقد خرج منها مبرءا وحين سجن ،كان سجنه مدبرا ، قصد أن يحال بينه وبين الحصول على ما يثبت براءته من وثائق كانت فى أيدى خصومه .

ولقد كانت خصومته لبريطانيا بالغة ، وكانت ترسم كل خطوط حياته ، وكان يرى انها تخدع العرب والمصريين جميعا ، وأن وعودها لهم كاذبة وقد صدقت الأيام بعد الحرب العظمى الأولى نبوءته ، فقسمت بريطانيا الأمة العربية بعد أن أعطت مواثيقها ابان الحرب باقامة الدولة العربية .

وفى كل مكان ذهب اليه كان يعمل من أجل مصر ومقاومة النفوذ الأجنبى ، الذى كان يحتاج العالم الاسلامى والعربى اذ ذاك فى عنف ، ولقد كان جاويش على حد تعبير خصومه شجاعا وجريئا ، ولم يكن يخشى أحد سوى الله . وقد شارك فى كل حركة مقاومة ضد الانجليز واعترف شفيق منصور فى قضية السردار بأن « جاويش » كان ضمن جمعية الاغتيالات ، وقد واجه خصومه بروح الاستعلاء على الحقد ، والارتفاع عن الكيد ، فاذا كانوا قد حقدوا عليه فقد ساعد أسرهم بعد عودته ، وكانوا يضمرون خصومتهم له ويظهرون ملقهم ، ولكنه كان اذا خاصم صارح وهاجم ، وكان ظاهره كباطنه ، كتاب مفتوح ، يؤمن بأنه « حارس » لا يغمد سلاحه ، وخفير لا تنام عينه .

ولم يكن « جاويش » رجلا عاديا ، بل كان مثقفا فى مثل هذه المرحلة من أوائل القرن ، أرسل فى بعثة الى بريطانيا لتقدمه فى اجازة دار العلوم وقد أحرز قدرا كبيرا من الثقافة ثم عاد الى بريطانيا مدرسا لرجالها ، وكان ذكيا فقيها ، عالما بأرقى نظريات الفكر والتربية ، دارسا لثقافات الغرب ، متفهما للاسلام والفكر العربى الاسلامى ، ومع ذلك فقد كان ولاؤه صادقا لأمته ، وكانت

أمانته للغة العربية والاسلام ومصر لا يعدلها شيء عنده ومن أجلها حارب وقاوم واغترب .

ولقد كان مفتشا للغة الانجليزية فى مدارسنا وهو معمم وقد آلف كتاب « مرشد المترجم » أول كتاب اهتدى به المدرسون للترجمة بين العربية والانجليزية ، ولقد دخل لابسا عمامته فصلا من الفصول مرة ، فظنه المدرس مخطئا وقال له هذه حصة الانجليزى ، فأمسك الكتاب وقرأ القطعة الانجليزية فى فصاحة وترجمها وسأل التلاميذ والمدرس ، حتى دهشوا .. فلما سئل : قال أنا مؤلف كتاب مرشد المترجم .

وعند ما رموه بالدعوة الى العثمانية والخلفة والحامعة الاسلامية صحح مفاهيمهم قال: « لو كان الذين رموى بهده التهمة ممن يعقلون لعرفوا ان الشرق برمته كتلة واحدة لا سلم منه جزء الا بتماسكه هو وغيره ولا يمكن لأمة مهما بلع عددها أن تفوز الا اذا اعتصمت بأختها المشاركة لها في خصائصها ».

وفى كل ما أتهم به كانت الحقيقة تكشف عن نفس كرسه حتى وصفه المرحوم صادق عنبر بحق انه كان «كالحصن المنيع ترتد عنه حملات خصومه قبل أن تبلغه لأن بينه وبينها سدا من نبالة قصده ».

وكل الخلاف بينه وبين معاصريه أن الناس كانوا تابعين لجهة ما ؛ أما القصر أو الانجليز أما هو فلم يكن تابعا لأحد ، غير معتمد على أحد ، وكان هذا غريبا ومستغربا ولا يسبه الناس بيساطة .

واذا كان قد رفض الوظيفة فانه رفض النيشان وقال « الله الذى يحمل وسام الشعب الذى أهدته اليه الأمة بعد خروجه من السبجن لا يتسع صدره لوسام غيره » واذا كان قد فعل ذلك فانه رفض تقبيل يد الخليفة ، وعزف عن أن يرسل من سجنه خطاب اعتذار ليفرجوا عنه ، وقد كان فى الحزب الوطنى رئيسا لتحرير اللواء أو العلم أو الشعب ، ولكنه كانت له زعامته ومكانته فى العالم الاسلامى كمصلح وقائد ..

#### \* \* \*

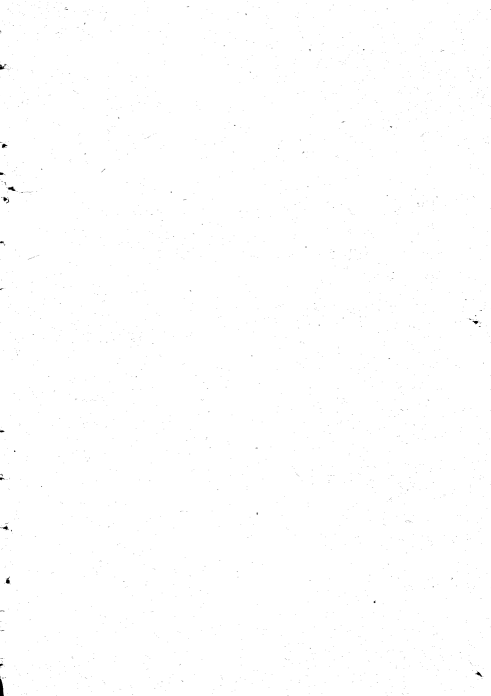
هذه هى الصورة التى حاولت أن أجلوها فى هذه الدراسة ولقد عشت سنوات طويلة وأنا أتابع حياة هذا الرجل ، وما لقينى باحث كريم الا وتطلع الى أن أكتب عن جاويش ولا أنسى دعوة الدكتور أحمد محمد الحوفى والأستاذ محمد عبد الغنى حسن والشيخ محمود أبو ربه وانى لأذكر يوم لقيت المستشرق الأمريكى أرثر جولد سميث ومعه قائمة بمقالات (جاويش) وهو يعاتب من أجل تقصيرنا فى نشر آثار هذا الرجل فقد أثار فى الأمل مجددا أن أتابع حياة هذا الرجل بالبحث لولا اننى كنت أقف طويلا ازاء مرحلة هجسرته (١٩١٢ — ١٩٢٣) فقد كانت غامضة معماه قد ذلك بعد لقائى بشقيق زوجته « الدكتور محمد فهمى الفولى » الذى عاش معه هذه الفترة بين استانبول وبرلين وقد أمدنى بالكثير من الوثائق وحقق لى بعض ما اتصل

بحياته من غموض . كما عاوننى العميد « أسعد جاويش » ابن صاحب الترجمة بذكرياته ومعلوماته .

وبعد فما زلت أتطلع الى أن أمضى فى هذا المجال محققا لحيوات هؤلاء الأعلام الذين أثروا فكرنا العربى المعاصر ، وقدموا من حياتهم نماذج حية نحن فى أشد الحاجة اليها فى سبيل دعم نهضتنا الجديدة .. الى الاحتذاء بهم والانتهاع بآرائهم وأفكارهم التى ما تزال تنبض بالحياة

الهرم في ١٠/٢/ ١٩٦٥.

((ا ج)



# صرورة العصت

### **- 1 -**

لابد لكى نفهم حياة « عبد العزيز شاويش » واتجاهاته الفكرية أن نلقى الضوء على الجو الذى ظهر فيه ، وسترسم صورة العصر الذى عاش فيه . فقد كانت هذه الفترة بالغة الدقة كيس في حياة مصر وحدها ، وأنما في حياة العالم الاسلامى كله ، فقد كان العالم الاسلامى كله هو المناخ الفكرى للرجل الذى نترجم له .

نعن الآن فى الربع الأخير من القرن التاسع عشر ، الدولة العثمانية قائمة ، وحاكمها هو السلطان عبد الحميد منذ عام ١٨٧٦ الى ١٩٠٩ حيث أسقط وقام الحكم فى ظل الاتحاديين وامتد حتى وقع الانقلاب العسكرى الذى قاده مصطفى كمال ١٩٢١ ، وفى مصر تحكم أسرة محمد على ، وحاكمها فى هذه الفترة اسماعيل حتى عام ١٨٧٩ حيث تولى ( توفيق ) ، وفى خلال حكمه وقع الاحتىلال الانجليزى لمصر عام ١٨٨٨ ، ثم تبعه ( عباس ) عام ١٨٩٢ ، وقد امتد حكمه الى عام ١٩١٤ ، عندما أعلن عزله وتولية السلطان حسين فالسلطان فؤاد ( ١٩١٧ ) .

ومصر في هذه الفترة وحتى الحرب العالمية الأولى ( ١٩١٤ )

ولاية عثمانية تحدد هذا المركز معاهدة لندن المبرمة ١٨٤٠ ، والتي تنص على الاعتراف باستقلال مصر المكفول من الدول ، وضمان عرش مصر في بقاء أسرة محمد على وبقاء السيادة العثمانية عليها .

وقد كان ظهور جمال الدين الأفغاني في مصر ( ١٨٧١ - ١٨٧٨ ) عاملا ضخما من عوامل اليقظة الفكرية ، وعلامة على ظهور تيار جديد قوامه الحرية والدعوة الى الحكم النيابي والدستور ، والتخلص من النفوذ الأجنبي المتمثل في سلطان الدولة الأجنبية والسيطرة على الاقتصاد والارساليات ، والتحرر من الاستبداد السياسي المتمثل في حكم الفرد ونفوذ الخديو وحاشيته ، والطبقة الأرستقراطية التركية .

ومن هذه النقطة تبدأ اليقظة ذات الطابع الاسلامي الواضح في والداعية الى قيام ما يسمى « بالوطن » كشيء له طابعه الخاص المتميز داخل الدولة العثمانية ، فقد كان الحزب الوطني الأول الذي كونه جمال الدين الأفغاني يحمل شعاره « مصر للمصريين » ، وكذلك جماعة مصر الفتاة ، وقد قامت هاتان المنظمتان في أواخر عصر اسماعيل ، وبارشاده وتوجيهه . وأغلب الظن أن الحزب الوطني الأول – تأسس عام ١٨٧٩ ، وكان يقود حركة المعارضة داخل مجلس شوري القوانين ، وكان طابع برنامج هذا الحزب هو « ولاء الوطنيين للسلطان العثماني وخديو مصر » والمحافظة حلى العلاقات الحسنة – بين مصر والسلطنة ، وقد أعلن أنه

حرب سياسي بضم "كل من يحرث أرض مصر ويتكلم لغتها » وكان هدفه هو محاربة النفوذ الأجنبي والاستبداد الداخلي.

وهكذا برز التيار القومى المصرى من خلال الاتجاه الاسلامى العام غير منفصل عنه ، ولكنه متميز بملامحه الخاصة .

#### \* \* \*

وليس هذا هو الحزب الوطنى الذى أسسه مصطفى كامل وانما جاء ذلك بعده بربع قرن ، أو على وجه التحقيق عام ١٨٩٢ سبعد الاحتلال بعشر سنوات — وان كان قد أعلن رسميا عام ١٩٠٧ . ولم تكن مفاهيم الحزب الوطنى الذى أسسه مصطفى كامل — على اختلاف فى الوسائل — الا امتدادا للحزب الوطنى الأول — تفصل بينهما فترة الاحتلال البريطانى وسنواته العشر الأولى المليئة باليأس .

فقد أكد ثلاثة أمور تأكيدا حازماً ، وجعلها أسسه التي لم تتغير :

- ١ ايقاظ الأمة المصرية ككيان له طابعه الواضح الكامل.
- مقاومة الانجليز ومخاصمتهم خصومة كاملة حادة
   لا تسامح فيها ولا مهادنة .
- م \_ تأكيد الروابط الثقافية والروحية والسياسية مع الدولة العثمانية : دولة الخلافة .
- ويمكن القول على حد تعبير الدكتور أنيس صائغ(١): -
  - (١) الفكرة العربية في مصر: أنيس صائع ص ٤٩٠.

«ان الحزب الوطنى كان مثلما كان كمؤسسة مصطفى كامل ، وخليفته فى الزعامة محمد فريد ، مصريا فى الدرجة الأولى ، واسلاميا فى الدرجة الثانية . وكان الحزب عندما يعالج قضية أى بلد عربى .. يعالجها من الزاوية المصرية ، أو الزاوية العثمانية الشرقية الاسلامية » وهنا تثار عدة مسائل أهمها الاتجاه القومى العربى ، والواقع أن المفاهيم القومية على النحو الذى نعرفه الآن لم تكن واضحة تماما فى هذه الفترة . ذلك لأن التطور الفكرى الطبيعى كان الى قبيل الحرب العالمية الأولى يقوم على مفهوم عام شامل بالنسبة للدولة العثمانية باعتبارها الاطار الذى يربط المنطقة كلها ، فلم يكن هناك حسب التطور الطبيعى للفكر السياسى أى اتجاه للانفصال عنها ، وانما بدأ التفكير فى صورة الطبيان أذى تمثله الدولة العثمانية .

وفى الشام (سوريا ولبنان) وقد بدأت فيها حركة - قيام كيان الأمة والوطن ؛ كانت المرحلة التى وصل اليها هذا التطور حتى عام ١٩١٤ هى ما أطلق عليه فى قرارات المؤتمر العربى الأول ( الذى عقد فى باريس ) قيام « الحكومة اللامركزية » التى تعطى للوطن السورى مقدراته السياسية من غير انفصال عن الكيان العام الذى تمثله الدولة العثمانية - ذلك لأن الرابطة بين مصر والدولة العثمانية ، أو بين الشام والدولة العثمانية لم تكن علاقة دولة العثمانية ، أو بين الشام والدولة العثمانية الم تكن علاقة دولة مستعمرة بدولة محتلة - كالقياس مثلا مع انجلترا أو فرنسا فى احتلالهما لمصر وسوريا من بعد ، وانما كان المفهوم اذ ذاك ان

هناك قومية وطنية خاصة فى الشام تختلف عن تركيا تفسها قوامها اللغة العربية والجنس العربي .

والواقع ان التطور السياسي الفكري كان يحمل طابع الجامعة الاسلامية أساسا ، وهو عمق الدعوة التي دعا اليها جمال الدين الأفغاني ، منذ أعلن صيحته حوالي ١٨٧١ (وحتى وفاته ١٨٩٧) .

ثم ظهر التيار القومى الذى يحمل طابع « الوطن » فى مصر غير منفصل عن الكيان الذى تمثله الدولة العثمانية حتى جاءت المرحلة العصيبة التى تعرضت لها ( الشام ) ، وكانت مصر قد سقطت تحت النفوذ البريطانى ، عندما اتسع نطاق الدعوة الطورانية فى تركيا ، وجرت المحاولات لتتريك العناصر المختلفة فى الدولة ومن بينها العنصر العربى ، هنا برز التيار العربى قويا دافقا كرد فعل للتحدى وكعامل لمقاومة القضاء على « الكيان » ومن هنا بدأت فكرة القومية العربية تأخذ طابع التيار القوى الواضح الهدف .

وعندى أن الدعوة الى الجامعة الاسلامية - مثلها كالتيار الوطنى القومى وكالدعوة الى القومية العربية ؛ وسائل وأسلحة اتخذتها هذه المنطقة لمقاومة النفوذ الأجنبى والحد من سلطانه ، وقد كشف مصطفى كامل عن هدف الجامعة الاسلامية (١) فقال انه لا يوجد مسلم متنور يعتقد لحظة واحدة ان الشعوب الاسلامية يمكنها أن تؤلف عصبة ضد أوروبا ، ان الحقيقة الساطعة الخالصة يمكنها أن تؤلف عصبة ضد أوروبا ، ان الحقيقة الساطعة الخالصة

<sup>(1)</sup> جريدة الطان الفرنسية - ٨ سبتمبر ١٩٠٦ .

من كل شيء هي ان حركة الجامعة الاسلامية بالمعنى المقصود منها في أوروبا لا وجود لها بالمرة أما الشعور الموجود حقيقة وبلا نزاع عند كافة الشعوب الاسلامية فهو شعور انعطافها وحنانها لبعضها البعض ، وانه لما كان لتأخر الشعوب الاسلامية أسباب واحدة فان نهضتهم تكون بوسائل واحدة ، وان الاسلام ليس عقيدة دينية فقط بل هو قانون اجتماعي » .

فالجامعة الاسلامية في مفاهيم جمال الدين الأفغاني ، وفي مفاهيم من جاءوا بعده ، لم تكن الا عاملا من عوامل الترابط لمقاومة النفوذ الأجنبي ، وهو نفس الهدف الذي قصدت اليه الدعوات الوطنية في ابراز كيان « الوطن » ، كما فعل الحزب الوطني بقيادة مصطفى كامل عندما أعلن صيحته بعد الاحتلال البريطاني بعشر سنوات ١٨٩٢ في محاولة لايقاظ الروح المصرية التي أصابها الياس بعد سقوطها بين براثن الاحتلال البريطاني بهذه العبارات العاطفية النارية : « بلادي بلادي : لك حبى وفؤادي ، لك حياتي ووجودي ، لك دمي ونفسي ، لك عقلي ولساني ، لك لبي وجناني ، فأنت أنت الحياة ، ولا حياة الا بك

وقوله: مهما تعددت الليالى وتعاقبت الأيام وأتى بعد الشروق غروب وأعقب الغروب غروب فاننا لا نمل ولا نقف فى الطريق ، ولا نقول أبدا ، لقد طال الانتظار .

وقوله: لا الدسائس تخيفنا ولا التهديدات توقفنا في طريقنا ، ولا الشتائم تؤثر فينا ، ولا الخيانات تزعجنا ، ولا الموت نفسه يحول بيننا وبين تلك الغاية التي تصغر بجانبها كل غاية » .

وكان لهذه الكلمات أثرها فى نفس الشاب المتطلع الى الحياة ، بجهازه العصبى ، ونفسيته الطامحة المتطلعة الى المجد : نفس «جاويش » فى أول خطاه نحو الحياة والفكر .

وهنا تأتى مسألة على جانب كبير من الأهمية ، وهى علاقة الحزب الوطنى بالدولة العثمانية . هذا الأمر الذى يقف منه المؤرخون الآن موقف الاتهام للحزب الوطنى ، لمصطفى كامل ومحمد فريد وجاويش وغيرهم من قادة الرأى في هذا المجال .

والواقع ان هذه المسائل حين تحاكم اليوم بمفاهيمنا المتطورة ، أو التى تطورت فى خلال أكثر من ستين عاما تحتاج الى بيان ذلك أننا الآن ، ونحن فى عصر استقلال ثورى متحسرر نقول ما نشاء عن الاستعمار والاحتلال والنفوذ الأجنبى — لا نستطيع أن ننظر من زاويتنا الخاصة الى هذه الفترة وانما علينا أن نعود لنعيش فى جوها بكامل عوامله وظروفه حتى نصدر أحكاما صالحة .

فنحن الآن ننظر الى تركيا العثمانية وكأنها كانت دولة مستعمرة ، بل ان البعض يضعها فى صف بريطانيا ، بينما لم تكن المسألة كذلك حقيقة ، ولم تكن العلاقة بين مصر والدولة العثمانية على هذا النحو ، بل كانت علاقة طبيعية بين الجزء والكل ، فى نطاق كيان موحد له طابعه الفكرى والسياسى أصلا ، وان تكن الأمور فى مصر قد تحولت بعد الاحتلال البريطانى ١٨٨٨ فأخذت صورة أخرى ، بينما كانت الأمور فى الشام تبدو فى موقف معاير .

ونحن فى مصر بعد الاحتلال ، وعندما بدأت الحركة الوطنية تتعمق جذورها وتأخذ طابع المقاومة للانجليز مقاومة عنيفة أكيدة لم يكن موقف التعاطف مع الدولة العثمانية الا تنفيذا لخطة واضحة الدلالة فى مقاومة الاستعمار والنفوذ الأجنبى الذى كان حريصا على تمزيق هذه الدولة واحتلالها قطرا قطرا ، وكان من الحصافة السياسية أن لا نحارب فى ميدانين ، فلابد لكى نحارب بريطانيا من أن نهادن الدولة العثمانية التى كانت هى الأخرى موضع مؤامرة ضخمة للقضاء عليها وتمزيقها من الدول الأوروبية ، واذا كانت مصر قد سقطت عام ١٨٨٨ ومن قبلها سقطت الجزائر هى تمزيق هذا الكيان والقضاء عليه والتهامه .

وآية ذلك ما كشف الوزير الروماني جوفارا في كتابه « مائة مشروع لتقسيم تركيا » والذي صور فيه مائة مؤامرة دبرت خلال ستمائة سنة للقضاء على الدولة العثمانية وتمزيقها . وقد بدا ذلك واضحا في عدة خطوات :

- اتفاق بریطانیا وفرنسا سنة ۱۹۰۶ علی أن تطلق كل منهما ید الأخرى ، بریطانیا فی مصر ، وفرنسا فی تونس .
- اتفاق سایکس بیکو ۱۹۱۷ الذی قسمت به بریطانیا
   وفرنسا العالم العربی فیما بینها

فقد كانت فكرة مقاومة الدولة العثمانية عاملا أساسبا بهدف الى تمزيق هذه الدولة والقضاء عليها وذلك لاستكمال مؤامرة

النفوذ الأجنبى فى تقسيم ميراث هذه الدولة والقضاء عليها ، وهو ما تحقق قبيل نهاية الحرب العالمية الأولى ، حيث استولت بريطانيا على العراق ، وفرنسا على سوريا ولبنان ، ومنح اليهود وعد بلفور لاقامة دولة فى فلسطين . وكانت السودان ومصر قد مسقطتا من قبل فى قبضة بريطانيا ، وكذلك جنوب الجزيرة العربية والخليج العربى كما سقطت تونس والجزائر ومراكش فى قبضة فرنسا وأسبانيا ، وليبيا فى قبضة ايطاليا .

ولذلك كان من رأى المصلحين دعم هذه الروابط مع الدولة العثمانية وتقويتها بالرغم من كل أخطائها من أجل القضاء على مؤامرة النفوذ الأجنبي ، وقد كان على هذا الرأى جمال الدين الأفغاني والشيخ محمد عبده ، فقد كانوا يرون ان في ضياع الدولة العثمانية وتمزقها قضاء على دولة الاسلام الكبرى التي تحمل لواء الخلافة .

هذا فضلا عن أن الحملات العنيفة التى وجهت الى الدولة العثمانية انما كان مصدرها ذلك الاتجاء الذى خلقه النفوذ الأجنبى ، وجند له عددا من الكتاب والمفكرين ، وأغلبهم من متعصبى اللبنانيين والأتراك ورجال الدونمة ممن هاجروا الى مصر ، وكانوا يعملون فى خدمة قصر عابدين والسنفارتين البريطانية والفرنسية وفق مخطط معروف، يرمى الى القضاء على الاسلام واللغة العربية ووحدة الدولة العثمانية . ومن ذلك أن أول جمعية سرية تألفت لقاومة العثمانيين عام ١٨٧٥ انما قامت فى الجامعة الأمريكية فى بيروت ، وقد حملت لواء الجهاد العربى

كوسيلة للقضاء على فكرة الجامعة الاسلامية من ناحية ، ولتمزيق الدولة العثمانية واسقاط دولة الخلافة الاسلامية . ولا يمنع هذا من القول بأن الدولة العثمانية قد أخطأت فى أمرين كبيرين :

الأول — (فى عهد عبد الحميد: حتى ١٩٠٩): مقاومة تيار الحرية فى الشام والعراق ، وذلك بفرض نفوذ مضاد مع الاستبداد والقضاء على حرية الكلمة.

الثانى — (فى عهد الاتحاديين): تحول تركيا من سياسة الجامعة الاسلامية الى سياسة الجامعة الطورانية التى تهدف الى تتريك العناصر، ومحاولة القضاء على العرب.

غير ان مصر كانت بعيدة عن النفوذ التركى ، ولها سياستها الخاصة حتى قبيل الاحتلال البريطانى لها . ولذلك كان ارتباط مصر بتركيا فى ظل حركتها لمقاومة النفوذ الأجنبى انما هو ارتباط بالمعسكر المعادى لبريطانيا ، فضلا عن أن تركيا لم تكن لها فى مصر مطامع ، وكانت قد أعلنت اعترافها باستقلال مصر .

وكانت مفاهيم الحزب الوطنى أنه ليس هناك ما يمنع من تلاقى القومية المصرية والعالم الاسلامى ، وان الدعوة للتحرر في مصر وابراز شخصيتها ودورها وكيانها الخالص لا يحول دون الاحتفاظ بالاطار الواسع للروابط الاسلامية ممشلة في كيان الدولة العثمانية ، وكان لهذا الاتجاه امتداد الى وادى النيل .

أما ما نفهم الآن منخلافات بين العرب والعثمانيين فانها لم تكن في ذلك الوقت قد أخذت طابع الخصومة أو التمزق ، فقد كانت

مطالبهم حتى ذلك الوقت قاصرة على حكومة « لامركزية » ، أي وقع الخلاف بعد ذلك ، في خلال الحرب العالمية الأولى عندما أرسل الاتحاديون حاكمهم في سوريا أحمد جمال الدين القائد العثماني الملقب بالسفاح عام ١٩١٦ .

وقد دافع مصطفى كامل عن ما وجه اليه والى الحزب الوطنى من اتهام باتصاله بتركيا (١) وما جرى به الزعم من أنه من أنصار السيادة العثمانية وخلاصة مفهومه لهذه الرابطة هو انه ليس من الحكمة أن يُنادى في وقت واحد بجلاء الاحتلال البريطاني والغاء السيادة العثمانية عن مصر معا ، لأن معاداة تركيا في ذلك الوقت كانت تؤدى حتما الى انضمام تركيا الى جانب انجلترا والى تنازلها عن سيادتها وهذا ما كانت تقصده انجلترا التي ما فتئت تسعى لدى تركيا لتتفق واياها على أن تتنازل عن سيادتها على مصر ، وقد كان الرأى أن يتركز الجهاد ضد الاحتلال البريطاني لأن الجلاء هو الرمز الحقيقي للاستقلال ، أما السيادة العثمانية فان التخلص منها من أيسر الأمور بعد التخلص من الاحتـــلال خاصة وان هذه السيادة قد تراخت مع الزمن ، وكانت سائرةً نحو الفناء ، ومن وأي الأستاذ عبد الرحمن الرافعي أن سيادة تركيا الاسمية هي التي حالت دون اعلان انجلترا حمايتها على مصر من عام ١٨٨٦ الى ١٩١٤ ، فلم تعلن انجلترا هذه الحماية الا في ديسمبر سنة ١٩١٤ بعدد دخول تركيا في الحرب العالمية وسقوط السيادة العثمانية على مصر .

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن الرافعي : في كتابه مصطفى كامل ص ٣٣٧ ،

وغاية الرأى فى هذا هو انه كان على مصر أن تكون حسنة العلاقة مع تركيا حتى لا تعقد تركيا مع بريطانيا اتفاقا شبيها بالاتفاق الودى الذى عقدته بريطانيا مع فرنسا .

ولقد أعلن مصطفى كامل موقفه صراحة فى هذا المجال (١) صرحنا ألوف المرات بأننا نريد مصر للمصريين ، أما انعطافنا أو نفورنا من دولة ما فانه لا يؤثر شيئا على هذا المبدأ الرئيسى لحياتنا وأفعالنا » .

\* \* \*

وجملة القول في هذا:

ا - أن مفهوم الانفصال عن الدولة العثمانية لم يكن من الأمور التي تخطر بالبال أو تنطرق الى الذهن حتى من أشد من واجهوا خصومتها ، فقد كانوا يطالبون بقيام نظام اللامركزية .

٧ - كان الحرص على بقاء الروابط بين المصريين والعثمانيين من الأمور المسلم بها والتي لم يتعرض لها جمال الدين الأفغاني أو محمد عبده أو لطفى السيد ، وذلك باعتبار الدولة العثمانية قوة تمثل الرابطة السياسية الاسلامية دون أن يمنع ذلك من قيام الدعوة الوطنية .

وبعد: فما صورة مصر السياسية والفكرية فى هذه المرحلة ؟ لقد احتلت بريطانيا مصر عام ١٨٨٦ وانتهت الثورة العرابية بالهزيمة ، وتحول وجه مصر بعد الاحتلال الذى استطاع أن يسيطر على كل شيء ويضع يده على مختلف القوى فيوجهها لخدمة نفوذه وأهدافه .

ولم تلبث بريطانيا أن بسطت سبطرتها المالية والادارية والغت الجيش الوطنى مع تكوين جيش برئاسة سردار انجليزى ، ووضعت على رأس البوليس قومندانا انجليزيا وألغت المراقبة الثنائية وعينت مستشارا ماليا انجليزيا ، والتغيى الدستور والمجلس النيابي ، واستبدل بهما مجلس شورى القوانين ، وعين في كل وزارة مستشار انجليزي له سلطة الوزير ، وأخلى السودان ثم أعيد فتحه باسم مصر ولحساب بريطانيا .

وركزت بريطانيا استعمارها عن طريق مجموعة من الأعيان في الأقاليم وزعت عليهم مساحات ضخمة من الأراضى ، وأطلق عليهم المقالم المصالح الحقيقية » من هؤلاء الذين جمعهم سلطان باشا بعد الاحتلال وقدموا القائد البريطاني هدية تذكارية اعترافا بفضل بريطانيا في انقاذ البلاد وعاشت مصر عشر سنوات في ظل الاحتلال حياة الياس القاتل ، نم يرتفع فيها صوت حتى

عــام ١٨٩٢ حيث برز اسم مصطفى كامل لأول مرة يحمل كلمة الوطنية ، ويوقظ النفوس بعباراته الحارة الحماسية العاطفية التي هزت القلوب.

فى هذه الفترة ماذا كانت صورة الحياة الفكرية والسياسية لمصر:

كان جمال الدين الأفعانى قد وقع فى الفخ الذى نصبه له السلطان عبد الحميد فأقام فى القسطنطينية فى سجن اختيارى و بينما عاد محمد عبده من المنفى ليعمل فى القضاء .

وكان كرومر ما زال في مركزه يصر في الأمر ( ١٩٠٧ - ١٩٠٧ ) وقد أعطى الحكم في مصر لوزارة مصطفى فهمى ( ١٩٩١ - ٢٩٠٨ ) ميث أمضت في الحكم أكثر من خمسة عشر عاما ، وهي كما أطلق عليها وزارة الاستسلام من خمسة عشر عاما ، وهي كما أطلق عليها وزارة الاستسلام المطلق ، حيث أجرت تصفية كل ما تملك البلاد ، فبيعت البواخي المصرية بأبخس الأثمان ، وأعطت ٢٠٠٠ ألف فدان من أملاك الدائرة السنية الى شركة سوارس مقابل ٦ مليون و ٤٠ ألف جنيه ووقعت اتفاقية السودان ومضى كرومر يرسم سياسة بعيدة المدى ووقعت اتفاقية السودان ومضى كرومر يرسم سياسة بعيدة المدى على الاسلام ، وايقاف التعليم في المدارس الا لأبناء طبقة معينة تستطيع أن تدفع « المصاريف » وأعطى لدنلوب مستشاره في وزارة المعارف السلطة الكاملة للقضاء على أهداف التعليم الأساسية ولتحويله لتخريج موظفين .

واستطاع أن يخلق طبقة من أعوانه الذين تولوا الحكم ؟ أمثال مصطفى فهمى وفتحى زغلول وبطرس غالى .

أما الخديو عباس فقد حاول الاستفادة من الحركة الوطنية لتحقيق مطامعه الشخصية فآزرها ، فى محاولة لمقاومة خصومة كرومر العنيفة ، فقر ب مصطفى كامل وشد أزره حتى اذا ما ذهب كرومر ولوحت له بريطانيا بسياسة جديدة ترمى الى اطلاق يده بواسطة « غورست » خليفة كرومر ، أدار ظهره للحركة الوطنية وقاومها وأعاد قانون المطبوعات القديم .

ويمكن القول بأن التيارات الوطنية والسياسية والفكرية التي ظهرت بعد الاحتلال كانت تتمثل في هذه القوى :

- الطبقة الأرستقراطية التركية : ممثلة فى الخديو والقصر والطبقة التركية التى خلقها حكم أسرة محمد على ، وكانت هذه الطبقة مرتبطة بفرنسا وتركيا .
- الطبقة الأرستقراطية المصرية: هذه الطبقة التي خلقها
   الاستعمار البريطاني واصطفاها من الباشوات ومن
   أسماهم أصحاب المصالح الحقيقية
- طبقة الشعب والقوى الوطنية : وقوام هذه الطبقة
   الشبان والطلبة وجمهور الشعب .

ولقد كان بروز التيار الوطنى الذى حمل لواءه مصطفى كاملًا عاملا هاما من عوامل اليقظة ، وقد مر بثلاث مراحل (١) الدعوة العامة بالكتابة فى الصحف وحضور المؤتمرات الوطنية فى أوروبا

مند ١٨٩٣ ( ٢ ) انشأء جريدة اللواء عام ١٩٠٠ (٣) انشأء الحزب رسميا ١٩٠٧ .

وقد كان مصطفى كامل حفيا بألا يقسم وحدة الأمة باعلان الحزب ، غير أنه اضطر الى ذلك اضطرارا ، على أثر تصريحات كرومر التى دعا فيها الى ظهور فئة من المصريين تلتقى بالانجليز فى منتصف الطريق ، فأعلن قيام حزب الأمة ، من رجال الطبقة الأرستقراطية المصرية الجديدة التى أطلق عليها لقب أصحاب المصالح الحقيقية ، وتلا ذلك ظهور حزب الشيخ على يوسف صاحب المؤيد المسمى « حزب الاصلاح على المبادى الدستورية » وفى خطاب لمصطفى كامل الى محمد فريد الدستورية ) قوله :

«ان ظهور حزب الأمة من أولئك الذين خبرنا نفسيتهم وميلهم الى مسايرة المحتلين وفقا لما يسمونه سياسة « اللين والتدرج » وان ما علمته كذلك من عزم صاحب المؤيد على تأليف حنزب باسم الاصلاح لخدمة سياسة السراى ، هذان الأمران يحتمان علينا كل التحتيم أن نظهر حزبنا الوطنى بالرغم منا فى مظهره الحقيقى ، حتى يعلم العالم كافة ان للوطن المصرى حزبا يطلب بعزيمة صادقة « الجلاء والدستور » ، أى أنه لا يعقل حكم الأجنبى ولا حكم الفرد ، عاملا لاستقلال بلاده وحرية أمت الستردادها حقها فى الاشراف على أمورها العامة » .

وهكذا برزت بوضوح ثلاثة اتجاهات عامة هي:

القصر وطبقة الأرستقراطيين الأتراك وتمثلها جريدة
 المقطم وجريدة المؤيد وحزب الاصلاح على المبادىء
 الدستورية .

طبقة الأرستقراطيين المصريين والسراى والأعيان
 وتمثلها جريدة « الجريدة » وحزب الأمة .

جموع الشعب : وتمثلها جريدة « اللواء » والحزب الوطنى .

#### \* \* \*

أما تيار الخديو والطبقة الأرستقراطية التركية فالمعروف أنه كان حريصا على بقائه ومصالحه ، ولذلك فان جريدة « المؤيد » الاسلامية الوطنية التي كانت تقاوم الانجليز وتهاجم كرومر ، سرعان ما تحولت بعد ظهور وفاق الخديو مع (الدون غورست) تحولا وصل الى قمته عندما قصد الشيخ على يوسف الى بريطانيا وخطب في لندن وأعلن انها — أى لندن ، هى كعبة السياسيين المصرين .

وقد ظلت « المؤيد » موالية لاتجاه الخديو وسياسته تدافع عن أهوائه وتهاجم خصومه ، فهو يشيد بالسلطان اذا حسنت العلاقات بين عابدين والآستانة والا فانه يتجاهله تجاهلا تاما ..

ويرى العقاد (١) ان قوام حزب الاصلاح كان طائفة من الأعيان والموظفين وطلاب الوظائف الذين أقبلوا على صاحب المؤيد

<sup>(</sup>١) أخبار اليوم ١٩٤١/٧/١٦ « قصة الأحزاب » ٥٠،

بعد سياسة الوفاق لأنهم شعروا بنفوذه فى الدوائر الحكومية ، وعلاقاته الوثيقة بالقصر الخديوى ، وبقصر الدوبارة ( مقر السفارة البريطانية ) .

\* \* \*

أما حزب الأمة فقد كونته مجموعة من السراة والأعيان من بينهم ( محمود سليمان وحسن عبد الرازق وأحمد فتحى زغلول وعبد الرحيم الدمرداش وعبد العزيز فهمى وعلى شعراوى وعمر سلطان ) وجمعوا لذلك ٢٠ ألف جنيه .

وقد ذكر لطفى السيد فى مذكراته: رأينا أن تكون هذه الجريدة ملكا لشركة من الأعيان أصحاب المصالح الحقيقية ، كما كان يصنفهم كرومر وغيره من الانجليز بأنهم راضون عن الاحتلال الما يقوم ساكتون عن حقوق مصر وأن الحركة المعارضة للاحتلال انما يقوم بها من ليس لهم مصالح حقيقية فى البلاد ، وقد أعلن حزب الأمة عن مبادئه العشرة: أولها استقلال مصر كما قررته معاهدة لوندرة عام ١٨٤٠ ، وضمنته القرامانات السلطانية ومن مبادئه: بذل الجهد لتقوية علائق المحبة ، والارتباط والتعلق التام بين مصر والدولة العلية وانماء علائق المحبة بالثقة بين مصر ودول أوروبا .

ومعنى هذا ان حزب الأمة قد واجه الحقيقة القائلة بالارتباط بين مصر والكيان القائم باسم الدولة العثمانية ولم يخرج عنه ولما كان حزب الأمة وصحيفة الجريدة يمثلان الطبقة الأرستقراطية المصرية الجديدة التى كونها الاستعمار البريطاني ، فقد كان طبيعيا أن نكون سياسته هى « محاسنة » الاستعمار ، أو على طبيعيا أن نكون سياسته هى « محاسنة » الاستعمار ، أو على

حد تعبير لطفى السيد « السلطة الفعلية » ، باعتبار أن الخديو هو « السلطة الشرعية » ، وكان رأيهم هو : قبول الأمر الواقع ، ومسالمة الاحتلال ، واقامة الوطنية على أساس المنفعة والمصلحة .

ويختلف اتجاه حزب الأمة مع الحزب الوطنى اختلافا واضحا بعيد المدى فبينما الحزب الوطنى يؤمن بسياسة العداء الصريح لبريطانيا ، يؤمن حزب الأمة بسياسة التفاهم والمحاسنة .

ولقد كانت مفاهيم هذا الحزب مفاهيم أرستقراطية أساسا ، فهو يقاوم تعليم سواد الأمة ويعارض مجانية التعليم ، وذلك حتى يمكن المحافظة على وجود طبقة معينة ، فضلا عن انه دعا الى احياء العامية ، والتقليل من أهمية اللغة العربية الفصحى .

ويكفى فى وصف فلسفة حزب الأمة ودعاتها وجريدتها ما أطلقه كرومر عليهم حين دعاهم « جماعة المفكرين بعيدى النظر الذين كان اتجاههم الى كسب التقدم الدستورى بطريقة معتدلة، والتى تدعو الى تحقيق الأمانى الوطنية باتفاق يحدث بين الاحتلال وبين أعيان المصريين ( وحدهم ) لأنهم أصحاب المصالح الحقيقية وتدعو الى الرضا بكل ما يكسبه الوطنيون من هذا الاحتلال ، حتى تتوافر الكفايات للحكم الذاتى » .

وقد أشار الدكتور هيكل فى مذكراته السياسية (ج 1) الى ما وجه لحزب الأمة من اتهامات وقال: « نمى الينا أن صحيفة الجريدة لسان حزب الأمة كانت تتقاضى من الانجليز مرتبا ضخما فى كل شهر لتناوىء الحركة الوطنية وتقضى على النهضة القومية » والدكتور هيكل هو تلميذ لطفى السيد وقريبه

ووريث الجريدة وحزب الأمة بعد الحرب الكبرى الأولى اذ خلفتهما جريدة السياسة وحزب الأحرار الدستوريين .

ويبقى فى الميدان الفكرى بعد ذلك: جريدة « الأهرام » تدافع عن نفوذ فرنسا وتلوذ بها الطبقة الأرستقراطية التركية التى لا تعرف اللغة العربية، وتأنف من المصريين .. وتطلق عليهم اسم « الفلاحين » وجريدة « المقطم » التى تدافع عن النفوذ البريطانى ، ويلوذ بها أنصار الاحتلال . وهى تهاجم « المؤيد » لأنه يناصر الخديو و « الأهرام » لأنه يناصر النفوذ الفرنسى ، و اللواء » لأنه يخاصم الانجليز ، وقلما كان الخلاف يقع بينها وبين جريدة « الجريدة » لأنهما يسيران فى خط واضح قوامه الانجليز .

ومن الناحية الأخرى يبدو نفوذ « الأزهر » ورجاله ممثلاً في الشيخ محمد عبده وخصومه ، أما الشيخ عبده فانه بعد فشل الثورة العرابية ونفيه الى الشام واصداره « العروة الوثقى » مع جمال الدين الأفغاني في باريس قد ستمح له بالعودة الى مصر ، وبدأ يشق طريقا جديدا مغايرا لطريقة الأول من حيث الأسلوب ، فقد حيل بينه وبين التعليم ، والحق بالعمل في القضاء ، وكان قد أخذ يدعو الى أسلوب جديد في الاصلاح ، وهو التربية » كوسيلة للتثقيف ، وتكوين رأى عام مثقف ، يكون قادرا على تولى السلطة الداخلية بالتدريج ، وهو نفس المنهج قادرا على تولى السلطة الداخلية بالتدريج ، وهو نفس المنهج الذي حمل لواءه من الناحية السياسية حزب الأمة وجريدة « الجريدة » وقاد الدعوة اليه « لطفى السيد » .

وهنا تبدو الصورة ؛ أمامنا واضحة على هذا النحو:

معسكر « دعاة التعقيل » وقبول الأمر الواقع — الذي هو الاحتلال — ومحاولة الاستفادة بكل الوسائل في سنبيل التطور البطيء ، وهذا المعسكر ينقسم الى مراحل وطبقات أدناها

أنصار بريطانيا كأصحاب المقطم ، وأعلاها الشيخ محمد عبده ولطفى السيد .

معسكر الايمان بالوطنية المصرية ، وخصومة الانجليز خصومة سافرة ، وعدائهم عداءا صريحاً ورفض التفاهم معهم رفضا باتا ، واعتبار كل من يتعاون معهم خارجا على الوطنية ، ومنحرفا وطامعا ووصوليا .

وقد أجمع أغلب (أ) الباحثين والمؤرخين على أن الحزب الوطنى كان حزب الشورة الصريحة على الاحتلل من غير هوادة ولا اعتدال وانه كان أكثر الأحزاب ، أنصارا وأقواها أثرا في ايقاظ الشعور ، وتبغيض الاحتلال البريطاني الى النفوس .

وقد ظل هذا الحزب وصحيفته اللواء يقظا يكشف كل دخائل الأمرور ودسرائس الانجليز: ويهاجم موقفهم من التعليم وقناة السويس ، وحادث دنشواى ، ونفوذ المستشارين الانجليز الذين هم الوزراء الحقيقيون ، ومؤامرة اخلاء السودان واحتلاله من جديد .

<sup>(</sup>١) عباس محمود العقاد \_ الأخبار ١٩٤١/٧/١٦ .

ولا شك ان الحزب الوطنى ليس حزبا ، وانما كان هو التيار الوطنى الحقيقى الجارف لولا ان الاستعمار البريطانى بمكره ودهائه استطاع أن يخلق تيارا وسطا يمثل السراة المصريين وأبناء البيوتات والأرستقراطيين ، وجعل من جموعهم قوة فكرية تحمل طابع الاعتدال والمحاسنة (۱) والتعقيل (۲) ، وكلها عبارات تهدف الى قبول ما يع ضه الاحتلال .

ولقد كان موقف الحزب الوطنى واضحا وصريحا من كل الجهات التى اتصل بها ، فما كادت فرنسا تنفق مع بريطانيا حتى نبذ اليها على سواء .

وما كاد الخديو عباس ، الذى أولى الحزب الوطنى معونته ومساعدته يتحول عن الاتجاه الوطنى ، حتى أعلن مصطفى كامل انه ابتعد عنه « لما رأيت رغبة سموه فى توطيد العلاقات الحسنة بينه وبين ملك الانجليز وحكومته ، وجدت من واجباتى أن أكون بعيدا عن سموه ، وان أتحمل وحدى مسئولية الخطة التى أتبعها نحو الاحتلال والمحتلين » .

وانتقد وقوف الخديو تحت العلم البريطاني في حفل استعراض الجيش الانجليزي في ميدان عابدين ( نوفمبر ١٩٠٤ ) .

<sup>(</sup>۱) « محاسنة » الاستعمار تعتبر معروف ومتداول في هذه الفترة .

<sup>(</sup>٢) « التعقيل » دعوة معروفة ومشهورة وهي مضادة للعوة مصطفى كامل في الحماسة الوطنية .

<sup>(</sup>٣) اللواء - ٢٧ أغسطس ١٩٠٤ .

ولا شك ان الحزب الوطنى ليس حزباً ، وانما كان هو التيان الديلى تلغراف ، فقال انه ، أى الخديو ، تفى عن نفسه تهمة العمل ضد الاحتلال وانه ذكر اللورد كرومر بالخير ، وقال انه مستعد للتعاون مع العميد البريطانى ، وأنه لا فائدة للمصريين من استبدال احتلال باحتلال ، وان الاحتلال البريطانى أفضل من أى احتلال آخر » (٢).

وهكذا مضى الحزب الوطنى وحده ، وهو القومة المقاومة للانجليز علانية وصراحة وبصوت عال وبدون مواربة .

وهكذا واجه الحزب الوطنى أعنف خصومة من الاحتىلال البريطانى فى مقاومة صحفه ورجاله واضطهاد كتابه ومحاكمتهم وسحنهم .

وفى ظل هذا الجو ، المضطرب ، وفى هذا المناخ الفكرى الحاد ظهر « عبد العزيز جاويش » الذى كان فى سن السابعة عشرة وقد سمع صوتين كان لهما وقعهما فى نفسه ، فعاش معهما مدى حياته هما : صوت محمد عبده وصوت مصطفى كامل .

<sup>(</sup>٢) الديلى تلفراف (١) مآيو ١٩٠٧ ] م

# معالمحيانه

ر- مرجلة الاستطلاع والتكوين
 ٢- سررحتلة الت الق القات
 ٣ مرحلة الهجرة والاغناب

# المرحلة الأولى مرحتانة الاستبطاع والنكوين

## -1-

تعطى مطالع حياة \* ((عبد العزيز جاويش)) صورة النوابغ الذين يولدون و نانهم خلق متميز ، له استعداده وطابعه وكفايته ، فاذا هو متطلع الى أن ينفصل عن بيئته ، طموح الى آفاق جديدة واسعة ولقد كان النوابغ دائما يخرجون عن مفهوم الوراثيات والبيئة ، وكان للتكوين النفسى الممتاز أثره الواضح في الخروج عن الخط المرسوم ، أو الاتجاه الطبيعي الذي تسلكه الأسرة ، وهذا يعطى مفهوم (( الطابع الذاتي )) الذي يتميز به النوابغ والأعلام في مطالع حياتهم عن أبناء جيلهم ، في ذلك القلق الواضح لتطلعات أوسع مسدى ،

ومن هؤلاء عبد العزيز جاويش الذي استطاع أن يبرز بالرغم من الظروف القاسية المفروضة في أواخر القرن الماضي من حيث ضعف التعليم ، وكثرة تكاليفه ، وقسوة الاجراءات التي اتخذها الاستعمار البريطاني للبلاد اذ ذاك من أجل القضاء

ب ولد جاویش فی ۳۱ اکتوبر ۱۸۷۲ علی الأرجح وذکرت بعض المسادر آنه ولد عام ۱۹۰۸ وفی محضر محاکمته عام ۱۹۰۸ ادلی بأن سنة ۳۲ سنة ۵۰۰ ویقول ابنه اسعد شاویش عنهم احتفلوا فی اکتوبر ۱۹۲۹ بعید میلاده الثالث والحمسین م

على الكفايات الفردية ، حيث لم يكن يجد الفرصة غير السراة وأبناء البيوتات التي أيدت الاحتلال ووالته .

كانت الاسكندرية بعيدة عن مجال النهضة الثقافية أذ يقتصر التعلم فيها على المدارس الأولية ومكاتب تحفيظ القرآن وحلقات المساجد والزوايا وبينما كانت أسرة جاويش معنية بالتجارة والأعمال المحلية وحيث اتجه اخوته الى هذا العمل الموروث، نرى أن عبد العزيز لا يجرى مع هذا التيار ولا يستجيب لرغبة أهله في أن يترك التعليم الى التجارة ، بعد أن حصل منه على ما يكفى فقد حفظ القرآن وتعلم أصول اللغة العربية وأخذ من الثقافة الاسلامية واذا به يصمم على أن يتم تعليمه ، واذا به مصر على رأيه مختلف مع أهله وذويه واذا به يغضب من أجل تطلعاته الثقافية فلا يبالى أن يقيم في جامع الشيخ ابراهيم الذي كان يتعلم فيه ، منفصل عن أهله منقطع عن الأسرة ، فلا يصله بها الا مربيته السوداء التي كانت تعطف عليه خلال فترة الانقطاع عن بيت الأسرة ؛ فلما رأى منه والده تصميمه الأكيد ، سمح له بالسفر الى القاهرة ليجاور في الأزهر الشريف فسافر في صحبة صديق صباه حسن منصور أحد أساتذة دار العلوم من بعد . فوصل القاهرة عام ١٨٩٢ حيث بدأ حياته الجديدة .

وهكذا استطاعت كفايته الشخصية وطموحه أن ينتزعاه من البيئة الأولى ليبدأ رحلة شاقة في مجال واسع طويل المدى .

وقد كانت أسرته تعيش حياة بسيطة ميسورة ، قوامها رزق التجارة والتبادل مع الحدود وطابعها الخلق والاستقامة ، ولم يكن

ثغر الاسكندرية فى هذه الفترة الا مزيجاً من مهاجرى المغسرة والصعيد ، يختلطون مع الأجانب الوافدين من بلاد الغرب الوافدين وادوا زيادة واضحة فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر مع ازدياد النفوذ الأجنبى .

أما المغاربة فقد كانوا ممتزجين بالوطنيين امتزاج الفكر والروح ، اذ كانت المنطقة مفتوحة بغير حدود ، وكان أهالي طرابلس وبرقه وتونس يصلون الي مرسى مطروح والسلوم والاسكندرية ، كما كان يفعل ذلك أهمل الاسمكندرية ومرسى مطروح .

ولهذا انصهرت فى بوتقة هذا الشمال الافريقى عشرات الأسر المصرية والطرابلسية والتونسية والجزائرية والمغربية وامتزجت المحيث لم تكن هناك فواصل فى الأرض أو فوارق فى الجنس أو الفكر المحيث كانت هذه الأمة كلها على امتدادها شرقا وغربا المة واحدة طابعها اسلام ولسان عربى وأخوة وجواز سفر مفتوح يذهب به من يعرف الكلمة العربية الى الدار البيضاء أو الى مكة أو الى الرافدين أو ما بعدهما لا يطلب منه تأشيرة دخول أو جوازا

ولقد جاء جده حسن جاويش فى الأغلب من جنوب تونس مضى مع غيره متنقلين بالتجارة حتى بلغوا « بنغازى » فاستقروا فيها ثم أصهروا الى أهلها حيث ولد بها خليل جاويش سنة ١٨٣٤ الذى قدم الاسكندرية فاستقر بها وتزوج منها وأنجب ولده عبد العزيز وأخوته (محمد وأحمد وعبد اللطيف) الذين اختارهم

للتجارة ، حيث أصر عبد العزيز على أن يواصل العلم .. فأتيح له أن يرد القاهرة في عام له طابع واضح وذكر معروف في تاريخ الوطنية المصرية ، وهو عام ١٨٩٢ وهو في سن السادسة عشرة . وقد أكمل حفظ القرآن الكريم ، ومعه تلك النفس المشرقة ، والوجه السمح ، والعقل الذكي النابه المتطلع .

ولابد كانت فى أعماقه صورة حية للاحتلال البريطانى الذى شهدته الاسكندرية وهو فى السادسة من عمره طفل يلعب، وقد غامت الدنيا بقنابل الأسطول البريطانى تدك القلاع، وتهز الميناء .. ثم تلك الصفحة القلقة من الاضطراب والمقاومة حين زحف عرابى ليقاوم الانجليز فى كفر الدوار .. وانتصر عليهم .

تلك كانت أيام قلقة مضطربة لابد انه عاشها وعاشت فى أعماقه وأحاسيسه ، وقد اضطر الناس الى أن يغلقوا أبوابهم ويترقبوا الأحداث فى خوف ، بينما كانت تلك الخيول الصهالة والقبعات الحمراء تجوب الأماكن لترهب الأهالى ولتعلن أن نفوذ بريطانيا قد سيطر ، وأن أعلامها وراياتها قد خفقت فوق الموانى والبواخر والقلاع وقد استبطن جاويش هذه الصورة العاصفة فى أعماقه ، فعاشت مختلطة بمشاعره تحمل طابع الخصومة للدخلاء ، وتحاول أن تجد منفذها فى محاولة لتأكيد الذات .

ولقد كان الأزهر فى هذه الفترة يحاول أن يجدد نفسه ، وتضطرم فى أعماقه روح وطنية ، فقد كان دائما. بؤرة الشورات وحركات اليقظة ، وكان عرابى من أبنائه ، وكان الشيخ العدوى

الذى واجه الاستعمار البريطانى والخديو بالخصومة من رجاله . وما زال الأزهر يذكر تاريخه القديم ابان حملة نابليون وعزل الوالى التركى خورشيد ، ومقاومة سلطان الفرنسيين واستبداد المماليك والحكام الأتراك .

ذلك مظهر الأزهر الحقيقى ، الذى كان يستيقظ فى عام ١٨٩٢ بعد عشر سنوات من الاحتلال ، وما تزال أنفاس جمال الدين الأفغانى قريبة منه ومن رجاله ، وهو الذى هز الدنيا وأثار الحياة الفكرية ، وخلق جوا من التمرد على الحاكم المستبد والنفوذ الأجنبى ، ودعا الى حرية الفكر وانطلاقه من قيود التقاليد ، وخلف رعيلا من تلاميذه الذين كانوا يستمعون الى محاوراته فى قهوة رمتاتيا ) بجوار البوستة العمومية بالعتبة ، وما يزال ذكر الثورة العرابية التى انهزمت بفعل الخيانة ، وعرابى الذى نفى مع صحابته محمود سامى البارودى ومحمود فهمى وعبد العال حلسى ..

ما زال هذا كله حيا فى الأذهان ، فلقد كانت الثورة العرابية ثمرة من ثمار اليقظة التى بعثها جمال الدين الأفغانى ، وكان الشيخ محمد عبده قد عاد من منفاه قبل ذلك بسنوات قليلة عام ١٨٨٨ ، حيث عين قاضيا فى المحاكم الأهلية الابتدائية فى بنها ، ثم فى الزقازيق ، الى أن عين مستشارا فى محكمة الاستئناف بالقاهرة ١٨٩٠ وكان فى هذه اللحظة ما زال راغبا فى مكانه فى التعليم حيث كان من قبل فى دار العلوم التى أنشأها ، واذا كان قد حيل بينه وبين ذلك ، فقد أجرى محاولات كثيرة لاصلاح

الأزهر مع الشيخ محمد الانبابي شيخ الأزهر اذ ذاك وفي هدذا العام ١٨٩٢ توفي الخديو توفيق وخلفه ابنه عباس حلمي الثاني الذي كان يتطلع في أوائل حكمه الى مقاومة الاحتلال البريطاني فأتيح للحركة السياسية والفكرية أن تجد مجالا فكت فيه بعض قيود الصحافة فصدرت في هذا العام عشرات الصحف والمجلات وارتفع صوت مصطفى كامل في جريدة الأهرام ...

وهنا وجد عبد العزيز جاويش أمامه فى القاهرة مجالا واسعا لمطامحه ، وتطلعاته الثقافية والوطنية ، فقد كانت جريدة « المؤيد » مجالا مفتوحا للمثقفين ، يردون مورد الشيخ على يوسف الذى كان يتحدث مع العشرات من مريديه وهو يكتب مقاله الافتتاحى ، لا على مكتبه ولكن على ركبته وقد ثنى وريقاته ومضى ينقل الطرف بين جلوسه وأوراقه ، ويجمع بين مشاركتهم الحديث ، والنظر فى قصاصاته .

وهناك الرواق العباسى حيث الشيخ محمد عبده يلقى أحاديثه فى تفسير القرآن على النهج الحديث الذى يربط القرآن بالأحداث والاسلام بالعصر ثم لم يلبث أن عاد الى التدريس فى الأزهر ، فألقى به دروسه فى التوحيد التى عرفت من بعد باسم رسالة التوحيد ونشرت ١٨٩٧

وقد ظل الشيخ محمد عبده معنيا بأمور الأزهر حتى أسنلا اليه عام ١٨٩٩ منصب مفتى الديار المصرية

ولكن عبد العزيز جاويش لم يطل مكثه في الأزهر ، بل سارع

خلال عامين الى الالتحاق بمدرسة دار العلوم حيث تخرج بها عام ١٨٩٧ .

وقد أتيح له فى هذه الفترة أن يلتقى بالشيخ محمد عبده ، قدمه اليه الشيخ رشيد رضا ، فحضر مجالسه فى عين شمس ، واتصل به عن قرب وأحبه وارتبط به روحيا .

وبذلك جمع بين ارتياد أندية الوطنية والدين والعلم التي يرتادها صفوة المثقفين فى القاهرة والاتصال بالصحافة الوطنية ممثلة اذ ذاك في جسريدة المؤيد حيث كان يكتب مصطفى كامل وصفوة المكافحين والمجاهدين اذ ذاك ، فهي في ذلك الوقت جريدة العالم الاسلامي التي تحمل لواء الدعوة الي الجـــامعة الاسلامية ، وتأخذ طابع المتابعة لاتجاهات وأهداف ﴿ العروة الوثقى » التي أنشأها جمال الدين ومحمد عبده في باريس ، وتهاجم « المقطم » لسان الانجليز ، وكانت كتابات « على يوسف » فيها مثلا عاليا من البلاغة والذكاء والبراعة السياسية ، وهو الأزهري القديم ، وهي تسير في ظل الخديو عباس الذي كان اذ ذاك على خلاف مع الاستعمار البريطاني وقد ظل على يوسف من أخلص الناس للخديو الذي أدار ظهره للحركة الوطنية ، وقد بقى على يوسف في نفس الوقت موآليا للشيخ محمد عبده ورجال حزبه حتى بعد اختلافه مع الخديو عباس.

وكان المؤيد مدرسة كبرى التقى فيها مصطفى كامل وسعد زغلول وعبد الكريم سلمان وتوفيق البكرى وفتحى زغلول والمويلحى والهلباوى وقاسم أمين واسماعيل أباظة .

وفى الجناح الآخر كانت « ندوة » الشيخ محمد عبده فى عين شمس تضم عشرات من تلامذته الذين كانوا يؤمنون بآرائه أمثال: مصطفى لطفى المنفوطى وحافظ ابراهيم وسعد زغلول ورشيد رضا وطنطاوى جوهرى ومصطفى عبد الرازق

وكان هناك نادى دار العلوم حافلا بعشرات من رجالات هذه الدار أمثال الشيخ المهدى ومحمد شريف سليم وحسين توفيق العدل وسيد على المرصفي وغيرهم .

وبين هذه الأندية كان يتردد عبد العزيز جاويش ويجد مجاله كشاعر ومحدث ، وخطيب ، له طلعته المهيبة ، وخلقه الرصين ، وثقافته وذكاؤه .

واذا كانت صورته فى مجال الأزهر لا تبدو واضحة تماما ، وذلك لقصر المدة التى قضاها به فان صورته فى دار العلوم تعطى مطالع حياة خصبة مشرقة قوامها شخصية طامحة فعالة قوية ، وكأنما توحى بذلك التاريخ الحافل من العمل والكفاح .

ان عبد العرزيز جاويش لم يلبث فى الأزهر الا عاما وبعض عام قضاهما على النحو الذى كان معروفا اذ ذاك ، حلقات حول كل عمود حلقة ، كل أستاذ له مريدون ، ومن حق كل طالب أن يختار حلقته ، يحضر ما يشاء من الدروس .

ثم تذهب الصفوة من هؤلاء لتتقدم الى دار العلوم لتدخل امتحانا قاسيا صعبا ، تحريريا وشفويا بين يدى لجنة من عشرة أعضاء فى كل علم من علوم الدين والعربية والنقه والتفسير والحديث والتوحيد والمنطق والنحو والصرف والبيان والبديع .. والعروض والانشاء والتاريخ .

وَفَى ذلك العام كان المتقدمون كثيرين ، وكان الامتحان قاسيا فلم ينجح غير سبعة عشر طالبا منهم عبد العزيز وصديق صباه الذى قدم معه من الاسكندرية حسن منصور.

وسرعان ما امتزج جاویش مع زملائه فی دار العلوم ، کانوا اذ ذاك صفوة المثقفین ، يميزون أنفسهم عن أبناء الأزهر بأنهم

آقرب الى الثقافات الحديثة ولم تكن الجامعة قد أنشئت بعد ، فكان عليهم الدور فى حمل لواء نهضة الفكر ، ومنهم كانت تحنار بعثات العلم الى انجلترا وفرنسا وألمانيا .

ولم يلبث عبد العزيز بشهادة زملائه أن برز بين زملائه ؟ فهو كما وصفه زميله الشيخ محمد عبد المطلب: « شاب بهي الطلعة وضيء المحيا ، ساطع الوقار ، جياش الأدب ، غزير المادة على حداثة سنه » . أعطته هذه الشمائل القدرة على التبريز والامتزاج ، فأحبه اخوانه وأعجبوا به فلم يمض نحـو شهر على هذا الفتي حتى أصبح روح اخوانه وريحانهم ، وقوة كل عين ؛ وملء كل قلب ، وأنس كل نفس ، وقرارة كل فضيلة وخلق كريم ، ويزيده عظمة في أنفسهم أنه كان جامعا لكثير من الكفاءات التي نعدها كالصفات المقابلة ؛ فبينما هو معدود بيننا من الناسمين في العلوم الكونية كالطبيعة والفلك مثلا اذ نراه من خيرة الأكفاء في علوم الدين كلها ، يعرف دينه عرفان من ذاق الحكمة ويطبقه على المدنيات الصحيحة ويردها اليه ، حتى لقد كنا معاشر الطلاب نغبطه على هذا المقام الكريم من الدين ، يغار على دينه منذ صياه كلما أنس من جانب ما يمسه أو يزرى به غضب له أو بكى حتى تسيل عيناه » (١)

<sup>(</sup>۱) عبارة الشيخ محمد عبد المطلب - جريدة العلم - ١٣٠ مارس ١٩٢٩ .

هكذا تبدو صورة عبد العزيز في أول مراحل حياته ، شاب متطلع من أبناء الاسكندرية ، سمح الوجه والخلق ، نابغة ، أليف يؤلف ، سرعان ما اندمج في بيئة العلم فبلغ مداها ، لم يطل به المقام في الأزهر ، وفي دار العلوم — أرقى معاهد العلم اذ ذاك بطابعها الحديث — برز حتى أحرز اجازتها في الحادية والعشرين من عمره ( ١٨٩٧ ) بدرجة عالية من التقدير أهلته للبعثة الى الغرب ، وعبور البحر .

ولم يصرفه علمه فى سنوات دار العلوم عن أن يكون شاعرا وخطيبا ، فهو شاعر الفرقة المطبوع وكاتبها الضليع (١) « فقائ كان من عادة المدرسة يومئذ أن يكون لكل فرقة زعيم فى الأدب له الصدارة عنها فى مواقف القول ومحافل البيان ، فكان زعيم اخوانه فى هذا الميدان » .

#### 张 张 恭

من خلال هذه الصورة بدأت تكتمل شخصية نابغ له طأبع التبريز فى العلم، والسبق فى الاجازة الدراسية والزعامة فى مجالاً الخطابة والشعر، ولم يكن بد من أن تستكمل هذه الشخصية خبرتها ، حين أتيح له بعد فترة قليلة من التدريس فى مدرسة الزراعة أن يعبر البحر الى أوروبا، وأن يقصد انجلترا، بالذات ليمضى بضع سنوات فى جامعة برورود فى أحد المراجع، أو جامعة كمبردج فى أغلب المصادر.

<sup>(</sup>۱) نفس المسدد - محمد عيد المطلب مقسال العلمي ١٣ مارس ١٩٣٩. م

وفى بريطانيا التى تحتل مصر أمضى عبد العزيز ثمان سنوات على فترتين بعمامته وملابسه العربية ، مؤهلا ليكون بعد عودته بن أبرز العاملين فى مجال التربية والتعليم وفى المخطط الذى رسمه الانجليز وقد أمضى السنوات الثلاث الأولى فى جامعة برورود تلقى فيها دراسات تربوية منوعة ثم عاد بعد عام ليعمل مدرسا فى اكسفورد خمس سنوات .

ولم يكن جاويش هـ و أول من ذهب الى الغرب ، فقـ د مسبقه من أبناء دار العلوم محمد شريف سليم ، وحسين والى ، بحسن توفيق العدل . وكلهم من أصحاب الصفحات الناصعة فى مجال التربية والثقافة .

ولا شك أن عبد العزيز قد أفاد لأمته ووطنه من هذه البعثة علما وتجربة بعيدة المدى في حياته الفكرية والسياسية والتربوية فيما بعد، فها هو الشاب الذي خرج من الثغر المصرى الذي شهد في طفولته عزو الانجليز لبلاده ، يبرز في مجال العلم حتى يتاح له أن يبعث الى أرقى جامعاتهم ليكمل تعليمه فماذا كانت تجربته ? لقد وجدهم خلقا من العاملين المؤمنين بوطنهم فأراد أن يكون

كذلك لوطنه ، ووجد لديهم من خبرات التربية والتعليم والثقافة فحرص على أن يعطى أمته ما يناسبها من هذا الحصاد الفكرى الانساني وقد أراد أن يصور انطباعاته من رحلته تلك بعد ثمان سنوات فقال: ذهبت الى تلك الديار فوجدت الناس متمسكين بدينهم فزادوني تمسكا بديني ، رأيتهم شديدي الحرص على لغتهم فزادوني حرصا على لغتي ، أبصرتهم يتفانون في الدفاع عن بلادهم ، ويحرمون على الأجانب الاستيلاء على بعض شئو نهم أو التصرف في أموالهم ورقابهم ، فأخذت أحاكيهم في هذه البلاد السيئة الحظ بالاحتــــلال وأشــــياعه . رأيتهم يحبـــون الصراحة ولا يخشون مغبتها ولا يتهيبون متاعبها ما دام الحق لهم ؛ فأخذت أحاكيهم في تلك الفضائل ، أبصرتهم يحبون العمل ويكرهون الكسل ويحضون على الفضيلة فعدت الى بلادى ثم صرت اشتغل بهمة لا تعرف الملل ولا الانقطاع » ..

ولا شك أن الحياة التي عاشها جاويش في البعثة كان لها أثرها في تفكيره ومفاهيمه في التربية .

فقد أتيح له أن يتوسع فى الثقافة الغربية حيث ألم الماما مقبولا باللاتينية واليونانية وعلوم الأخلاق والطبيعة واللاهوت والقانون والتاريخ واللغات الشرقية ولغات العصور الوسطى واللغات الحديثة والعلوم الالهية والاقتصاد وعلم الانسان وعلم طبقات الأرض وعلم الحفر والتنقيب .

لقد عاش « جاویش » ابن الأزهر سنوات فی حرم جامعة اكسفورد العتیدة القدیمة ذات الاسم المهیب ، فی بناء من مبانی القرون الوسطی وعصر الاصلاح ، وقد خلقت لها تقالید خاصة بها ، لها طابع القداسة ومن حوله الطلاب الانجلیز وطلاب من كل أنحاء العالم ، من الصین والهند . حیث تقوم الروابط بین الطلاب والأساتذة ، وخاصة المرشدین یوجهونهم ، ویبحثون معهم موضوعات دراساتهم ، وفی ظل طابع الجامعة التقلیدی ووحدتها و تجانسها أساتذة وطلابا .

حاشية \* ذكرت بعض المصادر أن « جاويش » تعلم في جامعة كمبردج وقد سألت الدكتور أحمسد شلبى الأستاذ بدار العلوم وخريج جامعة كمبردج فذكر لى أنه لا يوجد في أسماء خريجيها أسم جاويش وذكر مصطفى صسادق الرافعي ( في رسائله الى الشيخ أبي ربه ) أنه أحرز في بعثته دبلوما في التصوير .

عاد جاویش بعد أن استكمل دراسته بعد السنوات الثلاث من الدراسة فى جامعة برورود عام ١٩٠١ حیث عین مفتشا فى وزارة المعارف ، غیر أن أمر ذلك لم یطل هذه المرة أیضا ، فقد اكانت تنتظره تجربة أخرى ، هى أن یعمل فى جامعة اكسفورد استاذا للغة العربیة بعد أن أتم دراسته فى انجلترا بعام وبعض عام ، فیعود لیمضى خمسة أعوام أخرى فى بلاد الانجلیز عام ، فیعود لیمضى خمسة أعوام أخرى فى بلاد الانجلیز ( ١٩٠٢ — ١٩٠٢ ) .

والمعروف أن بريطانيا كانت قد وضعت خطة لاستقدام علماء انجليز الى مصر يلمون الماما كافيا باللغة العربية ، كذلك عمدت الى ارسال مستر برون المستشرق البريطانى المشهور ليختار بعض النوابغ فى اللغة العربية من رجال التعليم ليقوموا بتدريس اللغة العربية فى الجامعتين القديمتين أكسفورد وكمبردج فاختسار حسن توفيق العدل » مدرسا للغة العربية فى كمبردج ثم قدم مستر مرجليوت المستشرق البريطانى المعسروف فاختار لكليته اكسفورد « عبد العزيز جاويش » ليقرىء العربية طلاب الوظائف، المصرية أو السودانية من الانجليز على حد تعبيره (١) .

<sup>(</sup>۱) اللواء ل ٧ ديسمبر ١٩٠٨ .

وقد نصح له مستر « دنلوب » مستشار وزارة المعارف اذ ذاك أن ينتفع بالتجربة التي سيعيشها هناك .

وهكذا أتاحت الظروف لجاويش أن يمضى فى بريطانيا ثمانًا منوات ما بين طالب وأستاذ ، بين برورود واكسفورد الجامعتين الكبيرتين وأن يدرس كيف يعيش الانجليز فى بلادهم ويقارن بينهم وبين حياتهم فى البلاد التى احتلوها ، ولقد أتيح له أن يدقق فى فنون ثقافتهم ومفاهيمهم كما اولى صحافتهم عناية كبرى وعرف وجهات نظرها واتجاهاتها ، فقد كان دائم التعرض لذلك من بعد عن المام وفهم . • •

وقد كان لذلك أثر بعيد المدى فى حياة جاويش وتفكير. وكفاحه وكتاباته وهو الاثر الذى لم يكن من قبل لغيره ، ولعل هذا الاثر واضحا فى أمرين :

• قدرة الفهم ودقته وعمقه لتصرفات الانجليز ومواقفهم النسبة للحركة الوطنية في مصر ؛ وقضايا العالم الاسلامي ..

• الرد على الكيد لهم بما يشبه الافحام ، عن النحو الذي يبلغ منهم مبلغه ، ويصل الى اعماق مشاعرهم ، ويلمس أحاسيسهم وهو مالم يستطع أن يصل اليه مثلا الشيخ على يوسف أو مصطفى كامل او محمد فريد او غيرهم من الكتاب الذين لم يعاشروهم ولم يدرسوا تفسيتهم عن كثب .

ولذلك فقد كان الأمر المثير ، البعيد المدى ، فى اغضابها الانجليز وازعاجهم هو الرأى الذى يبديه جاويش ، أو الكلمة التى يقولها ، بل أن الأمر بلغ اكثر من ذلك ، أنهم كانوا يحسونا

شيئا كثيرا من الندم لأنهم أتاحوا الفرصة ، لرجل مستقل الفكر مؤمن بوطنه أن يصل الى أعماق مفاهيم ثقافتهم ، ثم يجعلها سلاحا ليحاربهم به ، حتى لقد ألغوا من بعد بعثات وزارات المعارف من مدرسى اللغة العربية الى جامعات انكلترا ، وذلك حتى لا يعود منها \_ وهذه عبارة جريدة الاجيبشيان غاريت (١) بالنص « رجال شديدو العداوة والكراهية ومن ألد خصوم الانجليز كالشيخ عبد العزيز جاويش الجالس على كرسى مصطفى كامل في دار اللواء » ، وقد رد جاويش على هذه الكلمة في حينها فقال :

ندم الانجليز على ما فرط منهم من ذلك الاختيار اذا رأوا أمامهم شخصا صعب المراس ألد الخصام ، فأرادوا ألا يستمروا على خطئهم ، فيخلقوا لأنفسهم كل يوم أعداء من الشيوخ الذين يرسلونهم الى بلادهم ، ونحن نقول للجازيت انها أخطأت فيما قالته ، فان سفر المصرين الى بلاد الانجليز لا يجعلهم أعداء للانجليز ولكن للاحتلال والمحتلين ... وقد كان على الانجليز أن يفخروا على العالم بأن من ذهب الى بلادهم من المصريين لا يعودون الا بعد ان تشرب قلوبهم حب العدل والانصاف ، حب العربة والاستقلال ، حب العلم والفضائل .

ولكن أنى للاحتلال أن يرحب بتلك الفضائل في بلاد لا يريد

<sup>(</sup>١) جريدة الأجيبشيان جازيت ٦ ديسمبر ١٩٠٨ ٠٠٠

منها الا إن تكون أمة مطواعا لأمره صابرة على نوائبه يقول لها فتسمع ، ويأمرها بما يشاء فتصدع »

ولا شك أن حياة « جاويش » فى بريطانيا كانت ذات أثن بعيد فى تفكيره عامة ، فقد منحته خبرة لا حد لها بشئون التربية والتعليم ، وبنفسية الشعب البريطاني ، وفتحت أمامه الآفاق للتطلع الى نهضة أمته على النحو الذى شاهده وعاشه .

ولكنها فى الوقت نفسه — لعظم الركيزة النفسية المؤمنة بوطنه وأمته والاسلام والعروبة — لم تحوله الى الاعجاب بالانجليز اعجابا يجعله من أنصارهم أو من السائرين فى ركابهم أو الداعين الى ما يريدون تطبيقه من مناهج فى التعليم ، أو مذاهب فى الفكر .

فقد فرق تفريقا دقيقا بين الأمة الانجليزية كأمة متحضرة ، وبين الانجليز .. كمستعمرين ، وتطلع الى ثقافاتهم وحضارتهم ليحولها الى كياننا ، فتزيدنا قوة كأمة لها تاريخها وماضيها وأمجادها وكيانها النفسى ، وشخصيتها ذات الملامح الأساسية ، وظل مع ذلك يكره الانجليز كمستعمرين يحتلون وطنه ، ويعاملون أهله أسوأ معاملة ويطمعون — فى أن يجدوا من الشباب المثقف النابغ الذي وصل من الدرجات ما أهله ليسافر في بعثات ليتعلم في أرقى جامعاتهم ، ثم عاد مرة أخرى للعمل بالتدريس فى جامعاتهم — يطمعون فى أن يكون أمثال هؤلاء من الصنائع جامعاتهم — يطمعون فى أن يكون أمثال هؤلاء من الصنائع الذين بمكن الانتفاع بهم فى وزارة المعارف لتنفيذ خطة المناهج الاستعمارية فى التعليم ، وما يتبعها من مفاهيم الثقافة ذات الولاء

البريطانيا ومصادقتها ، والتخفف من القيم الاسلامية والعربية الوالدعاية لآراء كتابهم ومفكريهم أمثال سبنسر (۱) ودارون الوالدي على النهج الذي كانوا قد رسموه فعلا في ذلك الوقت الولدي تكشفت عنه تلك الطبقة الأرستقراطية المصرية من والذي تكشفت عنه تلك الطبقة الأرستقراطية المصرية من والمحاب المصالح الحقيقية وما وراءها من مفاهيم التفاهم والمحاسنة والتعقيل ، والحد من تعليم العامة ، وتشجيع اللغة العامية ، وتمجيد الفكر الغربي والثقافة السكسونية لمقساومة الثقافتين العربية أساسا والفرنسية الوافدة ، وخلق جيل من الشباب الذي ينظر الى بريطانيا نظرة الاعجاب والاكبار والولاء ، وبذلك يتحقق للاستعمار البريطاني أن ينمو ويستمر ، وتتعمق جذوره في الأرض المصرية .

ولكن « جاويشا » كان له من ثقافته الاسلامية العربية الأساسية ، وشخصيته الاستقلالية المؤمنة بتاريخ أمته ولغتها وأمجادها ، كان له حصانة تمنعه من أن ينزلق ، وكانت له حصافة لا تحول بينه وبين الانتفاع — الى أبعد حدود الانتفاع — بما فى الثقافة الغربية من فكر متفتح وآراء نافعة ومذاهب جديدة ونظريات جديرة بالنظر فلم يكن فى هذا المجال محافظا أو متخلفا ،

<sup>(</sup>۱) مما قاله جاویش « أن الانجلیز لا تاریخ لهم سستحق القراءة ولا أفكار لهم تستحق الدراسة ولا فلسفة تستحق البحث واللهم الا مذهب دارون وسبنسر والأول لا قیمسة للانسان عند والثانی لا قیمة عنده الا للأشیاء المادیة ،

ولكنه كان من أوائل من تحدثوا عن نظريات التربية الحديثة ، وارتباطها بعلم النفس ، ومدى حاجتنا الى الانتفاع بها .

### \* \* \*

وهكذا أتيح للشيخ « جاويش » أن يستكمل جوانب الثقافة بين الأزهر برورود ، وبين دار العلوم واكسفورد ، طالبا ومدرسا ، في مدرسة الزراعة والمدرسة الناصرية وأن يصل الى أرقى ما يمكن أن يصل اليه مثقف في العالم الاسلامي اذ ذاك ، فقد كان قادرا في اللغة الانجليزية على النحو الذي يتيح له أن يخطب بها في أرقى مستوى بلاغي ، وهو في نفس الوقت ابن الأزهر ، الشاعي الكاتب ، المتمكن من لغته العربية وفنونها .

وهو الذي عاش مع الانجليز ثمان سنوات طالبا ومدرسا فما استطاعوا أن يسرقوا قلبه الذي ظل ينبض بالايمان بمصر و اللغة العربية والاسلام ، وتحرر العالم الاسلامي من براثن النفوذ الأجنبي ، وهو الذي خاصم الانجليز خصومة حادة عنيفة لم ترتفع الى درجتها الا خصومة موقظ الشرق « جمال الدين الأفعاني » وقد حاول في كثير من أطوار حياته من بعد أن يترسم خطاه .

\* \* \*

ولكن « جاويشا » لا يريد أن تمر هذه الفترة دون أن يكشف جانبا من شخصيته التى لم تكن قد عرفت بعد ، وأن يعطى لمحة خاطفة عن مفاهيمه ، فقد اختير عضوا في مؤتمر المستشرقين الذي عقد في الجزائر سنة ١٩٠٥ والجزائر يومها محتلة بالفرنسيين وقد قام المسيو فولرس الألماني الذي كان يومسا مديرا لدار الكتب

المصرية فألقى خطابا عن اللغة القصحى واللغات العامية تطرق فيه الى الاستنتاج بأن القرآن الكريم ليس بفصيح ، بل انه أول كتاب كتب باللغة العامية ، فما لبث الشيخ جاويش أن طلب الرد على فولرس فأعطيت له الكلمة فى جلسة ( ٢٢ أبريل سنة ١٩٠٥) فأخذ يفند المقدمات التى بنى عليها ذلك المدعى كلامه فأبان فسادها بالمرة من الوجهة اللغوية ، ثم تكلم عن تاريخ جمع القرآن وتوزيع نسخه فى البلاد الاسلامية واعجازه وبلاغته « التى لولاها لما آمن به العرب ، وما ذلك الا اعترافهم بالعجز عن أن يأتوا بسورة من مثله مع انهم كانوا أعلم بلغتهم من المسيو فولرس ، ولو رأوا فيه شيئا مخالفا لقواعد لغتهم لما تأخروا عن اظهاره وأظهر به حتى لا يؤمن به أحد » .

وقد بهر « جاويش » السامعين بحديثه الذي وصفه محمد فريد — أحد شهود المؤتمر — ببلاغة العبارة وجزالة المعنى « فصفق له الحضور مرارا وشهدوا له بقوة الحجة ومتانة البرهان » .

وكان من نتائج ذلك أن طلب المسيو فولرس رسميا سحب موضوعه حتى لا ينشر ضمن بحوث المؤتمر ، واشترط أن لا تنشر كذلك كلمة الشيخ جاويش .

\* \* \*

هذه المرحلة من حياة جاويش منذ قدم القاهرة فدخل الأزهن المراد الى أن عاد من انجلترا عام ١٩٠٦ ، حيث عمل مفتشا في وزارة المعارف عاما وبضع عام حتى استقال في أواخر أبريل ١٩٠٨

ليرأس تحرير اللواء ؟ هذه المرحلة يمكن أن يقال انها مطالع حياة هذا الرجل اذ تشكلت فيها كل مكونات فكره وثقافته وتجربته والجذور الأساسية التى انبثقت منها فيما بعد تصرفاته أعماله فى مختلف المجالات التى تحرك فيها بحيوية وقوة ومن هذه البذور تفجرت الطاقة الضخمة التى عرف بها ، فى مجال السياسة والصحافة والكتابة والتربية والتعليم والاصلاح الاجتماعى خلال حياة عريضة ، قصيرة فى أعوامها ، ولكنها حافلة بالعمل والحركة ، فيها صور الخطيب والسياسي والسجين والمطوف حول الأرض فيها صور الخطيب والسياسي والسجين والمطوف حول الأرض ويمكن أن توصف هذه المرحلة بمرحلة الاستطلاع والتكوين النفسي والذهني والتأهب للعمل الكبير الذي وجه نفسه اليه .

وفى خلال خمسة عشر عاما ( ١٨٩٢ - ١٩٠٧ ) تكامل تكوين هذه الشخصية ، ثقافة وفكرا ، فجمع بين ثقافة الاسلام والغرب ، والتقى بالأزهر وكمبردج ومزج بين العربية والانجليزية فلما بدا أنه قد أكمل جولته ، وآن له أن يعود الى عمل مستقر موفور الرزق فى مركز مرموق فى وزارة المعارف حيث تبدو الحياة طيبة لرجل مثقف ، أنفت النفس الطموح وتمردت فهى تريد أن تبدأ العمل الصعب الذى خلقت له واختارته فى مجال السياسة والصحافة والوطنية ..

واذا كانت النف وس كبارا تعبت في مرادها الأجسام ٠٠

# الرحداث لية مرحت لذالت ألن

في أوائل عام ١٩٠٨ ترك جاويش منصبه العلمي في وزارة المعارف وتولى رئاسة تحرير جريدة « اللواء » ، وبدأ اسمه منذ ذلك اليوم يتألق في مجال الصحافة السياسية والاصلاح الاجتماعي على نحو سريع خاطف ، وفي خلال أربع سنوات ( هي كل سنوات عمله الصحفى ) كان جاويش قد ملا الدنيا وشغل الناس حقيقة بآرائه الجريئة ، وأسلوبه العنيف ، وحملاته النارية على الاستعمار والاحتلال والاستبداد الداخلي والمستوزرين ع حتى أنه قد م للمحاكمة ثلاث مرات ، وحُثِق معه أربع مرات ، وسجن مرتين ، وأنذرت « اللواء » وأغلق « العلم » ، ومن أجل حملاته القاسية وقلمه المر أعيد قانون المطبوعات القديم ، وعدلت نظم محاكمات الصحفيين ، ولكنه أنشأ لونا جديدا في الكتابة السياسية له دوى ووهج ، ولم يكن جاويش في الحق صحفيا ، ولكن الصحافة كانت جزءا من مفهومه للعمل الوطني والسيامي الكبير الذي كان يتصدر له وكتاباته لا تعطى صورة « محرر » صحیفة حزب محلی مصری ، ولکنها تعطی صورة « زعیم » يواجه مشاكل العالم الاسلامي كله ؛ ويحيط بقضاياه ، ويتخذا من صناعة القلم ما يتخذه المحارب من سلاح للطعن والقتال . وعندى أنه لم يقف عند العمل للحزب الوطنى فى قضاياه المحلية من مطالبة بالجلاء والدستور واطلاق الحريات ولكنه وستع قاعدة العمل ، فكأنما هو خليفة حقيقى لجمال الدين الأفغانى فى معالجته لقضايا العالم الاسلامى ، ووريث أصيل لمحمد عبده فى خلوله لمسائل الاصلاح الاجتماعى والتربية .

ولم يكن هذا العمل كله عند « جاويش » مجرد كتابات عنيفة ، أو عبارات ثائرة ، أو صيحات صارخة ، كما يخيل للبعض ، ونكنه كان عملا حصيفا مدروسا ، له طابع الوهج ليشعل الثورة في قلوب الوطنيين ، ويقضى على عوامل التراخى والتمييع والتخدير التى كانت تواجههم بها تيارات دعاة المحاسنة وقبول الأمر الواقع .

كان هدفه الأساسي هو كشف مؤامرات بريطانيا ، ورد هجمانها ، ودحض أكاذيبها ، واثارة النفوس عليها ، والحيلولة دون الثقة بها ، أو التسليم لها ، وعنده أن الانجليز هم الخصوم الذين لا سبيل الى مصادقتهم أو التفاهم معهم أو الأمن لهم ، فهم الذين غدروا بهذا الوطن وغيره من الأوطان الاسلامية ، فلابد من المقاومة في جبهتين يسيران جنبا الى جنب : المقاومة بالكلمة الحرة يقولها بكل قوة وحرارة ولا يبالى ماذا يحدث بعدها ، والمقاومة بالعمل الايجابي في ميدان التعليم والتربية والاصلاح الاجتماعي ومنذ افتقد مكانه في جريدة « اللواء » وهو يعمل في

المجالين لا يتوقف ، الاحين يؤخذ الى المحاكمة أو السجن ، ثم يعود أشد مراسا وأقوى عزما وأشد قدرة على توجيه الضربات وتلقيها ؛ يفعل ذلك وما كان أغناه عنه وهو كبير المفتشين منذ عاد من بريطانيا ، وهو الرجل التي بني بيته وتزوج منذ عام واحد ، ولكن الأمر لم يكن في الحقيقة مفاجأة عابرة أو حكما سريعا ، وانما كان تتيجة لدراسة طويلة ؛ ولاستعداد نفسي واضح ، فقد كان جاويش يتطلع الى عمل كبير من أجل أمته ووطنه . تؤهله لذلك شخصية باهرة وكفاية عقلية وروحية وثقافة واسعة ، وخبرة وتجربة نمتها رحلته الى أوروبا واقامته في بريطانيا ثمان سنوات على مرتين لقى خلالها كثيرا من شباب العالم الاسلامي ، ودرس قضًا يا هذه الأوطان وكيف تواجه النفوذ الأجنبي ، واتصلّ بالانجليز في بلادهم ودرس نهضتهم وحضارتهم ، وقصد الي فرنسا والجزائر ، وحضر مؤتمر المستشرقين ، ولقى عشرات من أعلام الفكر والثقافة وتحدث معهم ، وكان قد كون رأيه في كثير من الشئون السياسية والثقافية والتربوية ، وأتاح له اقتدار في اللغة الانجليزية وتفوقه أن يقرأ عشرات الأبحاث والدراسات ، وأن يتصل بشئون العالم الاسلامي في الصحافة العالمية ويتعرف الى وجهة نظر الاستعمار ومؤامراته ودسائسه ، وكيفية مواجهته لعوامل النقظة في البلاد المحتلة.

وكانت أمامه دائما صورتا جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده .

وكان قد صاحب حركة مصطفى كامل منذ طالعها في السنوات الأخيرة من القرن التاسع عشر ، وتتبع حركاته وأسفاره وكتاباته وخطبه فى مصر وفى الخـــارج عن مصر من بلاد أوروبا ، وفيًّا بريطانيا .. ( منذ بلغها عام ۱۸۹۸ حتى عاد ۱۹۰۱ ) ثم عودته اليها بعد قليل حتى خلفها عام ١٩٠٦ كان يتابع صدى حركته عند الانجليز وكان قد تابع اللواء منذ صدر أوائل عام ١٩٠٠ م. وكان للواء طابعه الواضح في مهاجمة الاستعمار البريطاني ، وتوجيه الضربات اليه ، ولونه المتميز في ايقاظ الروح المصرية ، ولم يكن اللواء كالمؤيد صحيفة اسلامية وطنية موالية للحديو ، ولكنه كان صحيفة « حركة » كبرى كانت موجودة فعــــلا وان لم تنشكل بعد في صورة حزب ومع ذلك فان جريدة اللواء صدرت بتأييد للخديو عباس ، وربطت نفسها به وبالسلطان عبد الحميد ، وكانت مواردها الأولى من هذين المصدرين ؟ ولم تنفصل عن الخديو الا بعد خروج كرومر وقدوم غورست الذي حمل سياسة الوفاق مع الخديو ، هنالك تحول اللواء عن تأسد الخديو ، وكشف مصطفى حقيقة موقفه « رأيت أن أتحمل مسئولية الدفاع عن بلدى وحدى ، لذلك رأيت ابعادا لكل شبهة أن أعتزل الخديو » . وقد كان مصطفى كامل يفهم مهمة الصحافة فهما دقيقا ، تعبر عنها كلمته « ادا كانت الصحافة في كل بلاد العالم شديدة التأثير عظيمة الفائدة فانها يجب أن تكون في مصر أشد تأثيرا وأكبر نفعا ؛ لأن الأمم الحية غنية عن ارشاد الصحف في

أكثير من الشئون ، أما فى مصر وبقية بلاد الشرق فوظيفتها أن تكون المهذبة المؤدية النشطة المشجية القائمة مقام المجالس النيابية بحتى ترقى الأمة وتنال حقوقها ».

وقد هاجمت اللواء كل خصوم مصر والعالم الاسلامى ، وركزت حمالاتها على كرومر ، ومصطفى فهمى كبير وزرائه وغيرهم ؛ وكانت كتاباتها الوطنية ذات الطابع العاطفى تحمل طابع العلم والدراسة وتقديم الحقائق والدقائق ، وكان موقفها فى حادث دنشواى بعيد المدى وفى عشرات من الأحداث والمواقف ، وقد أكانت هى الصحيفة الوحيدة التى يحسب الاحتلال حسابها ، ويعلق الأهمية الكبرى على ما تعرض له ، لسبين : الأول : انها جريدة وطنية لم يستطع الاستعمار معاونتها كما عاون غيرها والثانى : ان من وراءها جمهورا شعبيا ضخما .

\* \* \*

فى ظل هذا الجو ، وبينما كان « جاويش » يبحث عن دوره فى العمل السياسى والوطنى والعلمى ؛ تلقى عام ١٩٠٥ وهو فى أكسفورد خطابا من مصطفى كامل وهو فى باريس يسأله هل هناك ما يمنع زيارته فى بريطانيا فرحب به جاويش ، فقدم بريطانيا وزارة ، وكان معه الدكتور محجوب ثابت ومحمود أبو النصر ؛ وفؤاد المنشاوى ، وربما كان مصطفى يظن ان جاويشا يمتنع عن مقابلته لأنه موظف ، ولقد رحب به جاويش فى اكسفورد ؛ وقدمه الى كثير من أساتذتها ، وقد تكلم معه فى أن يتولى تحرير اللواء ، وكاشفه باعتزامه باصدار صحيفين أحريين احداهما باللغة

الفرنسية « لتندار اجيبشيان » وأخسرى باللغة الانجليزية في « ذى اجيبشيان استاندرد » وقد تقبل جاويش الدعوة ووعد بأن يقدم استقالته بمجرد عودته الى مصر ، وينضم الى جريدة اللواء . وكان محمد فريد قد التقى بجاويش فى مؤتمر المستشرقين بالجزائر ، وتحدث اليه ، واستمع الى مناظرته للباحث الألماني الذى هاجم اللغة العربية والقرآن ولعله هو الذى أغرى مصطفى كامل بدعوته الى اللواء ، فلما توفى مصطفى عام ١٩٠٧ جدة فريد خليفة مصطفى فى رئاسة الحزب الدعوة الى جاويش .

والواقع أن الحزب الوطني كان قد أعلن تكوينه رسمياً عام ١٩٠٧ بعد ظهور حزب الأمة وصحيفة الجريدة التي يرأس تحريرها لطفى السيد ، وتكون حزب الاصلاح على المبادى: الدستورية في نفس العام برئاسة الشيخ عملي يوسف صاحب المؤيد ، ثم كانت وفاة مصطفى كامل فى نفس العام وتولى محمد فريد زعامة الحزب ، وهو ليس بالكاتب الصحفى الذي يشغل مكان مصطفى ويهز نفوس قراء اللواء ، وانما كان فريد قبل ذلك كاتبا ومؤرخا على طريقة العلماء ، وأسلوبه أسلوب الباحثين الذين يعتمدون على الوثائق ويحاكمون الآراء بروح هادئة ع والحركة الوطنية اذ ذاك فى حاجة الى قلم قوى يجمع بين الحماسة والحكمة ، يستطيع أن يملأ مكان مصطفى كامل ، ويواجه المرحلة الجديدة التي تمر بها الحركة الوطنية بعد أن استطاعت بريطانيا أن تعقد مع فرنسا الاتفاق الودى فلا يجد فيها ( أى فرنسا ) رجال الحزب الوطني متنفسا لمهاجمة بريطانيا ، وبعد أن أنفذت بريطانيا معتمدها « غورست » بعد كرومر بسياسة الوفاق مع الخديو ، وبذلك واجهت الحركة الوطنية بريطانيا وجها لوجه ، وبدأت سياسة جديدة قوامها الاضطهاد والمحاكمة والسجن ، هذه السياسة التى انتهت قبيل الحرب العالمية بتشريد كل رجال الحركة الوطنية وفرض الهجرة والابعاد عليهم .

ولما كانت كتابات مصطفى كامل هى أبرز عناصر الحركة الوطنية اذ ذاك فقد كان لابد من اختيار قلم نارى يلهب العواطف ما ألهبها مصطفى كامل ، لذلك فقد كان اختيار «جاويشا» لمنصب وئيس تحرير اللواء عملا سياسيا بعيد الأهمية فى المحافظة على كيان الحركة الوطنية ، وبه انقسمت زعامة مصطفى كامل بين فريد في مجال الحزب وجاويش فى مجال الصحافة .

ولقد كان واضحا فى خلال هذه الفترة ان جاويشا ليس رئيس تحرير لصحيفة حـزب فحسب بل كان له طابع زعامه فى تعلقه بالدعوة الى الجامعة الاسلامية ، وله سمته الخاص المنبعث من ايمانه الذاتى فى كتاباته وأعماله الواسعة فى الاصلاح الاجتماعى والحركة التعاونية ، وانشاء النقابات العمالية والمدارس الليلة والجمعيات الأهلية وانشاء مجلة الهداية ولجنة الأزهر ، واعداد البعثة الأزهرية الى فرنسا ، وهى أعمال متعددة كانت تستنفذ منه وقتا وجهدا كبيرين ، ولكنه كان يراها استكمالا لعمله السياسى والوطنى وهى الشق الثانى لجهاده .

وكان « جاويش » بذلك شخصية بارزة ذات طابع واضح لا يمكن أن يقال عنه انه كان محررا لصحيفة حزب بقدر ما يقال

انه مصلح وزعيم له مجاله وأعوانه وأنسطته المختلفة دون أن يصطدم ذلك بزعامة محمد فريد الباهرة المتميزة بالاخلاص والتضحية . يبرز هذا المعنى فيما عبر عنه جاويش مرة حينما سئل عن علاقته بالحزب الوطنى فى قوله : « اننى أعمل معهم ولا أعمل عندهم » .

### \* \* \*

وقد كشف «جاويش» عن عوامل خروجه من وظيفته الكبرى في وزارة المعارف فقال: اشتغلت بالسياسة لا حبا في المال والدليل أن سعدا (وزير المعارف اذ ذاك) دعاني اليه في اليوم الذي اعتزمت فيه ترك الوزارة فألقى الى بعض كلمات تدل على شدة رغبته في بقائي، وقال: (١) أطلب درجة أو رتبة ، أو مالا ، فقلت: لست في شيء من ذلك أطمع ، وانما أردت أن أخدم أمتى حرا ، وسعد باشا يذكر هذا ويعلم أن خروجي من الوزارة كان لخدمة أمتى ، كان لأشقى في سبيل اسعادها ، وأفنى في سبيل بقائها وكنت قد عشقت مبادىء الحزب الوطنى قبل أن يتكون ، لأني عشقت المبادىء التي تقمصت ذلك الجسم الضئيل الذي قتله الجهاد ، جسم مصطفى كامل ، كنت أرقب روح الحزب الوطنى في أكسفورد كما يرقب الفلكى نجما جديدا ، وكان الحرب لم يؤلف بعد ، ولقد درسته ، فوجدت تلك الروح

<sup>(</sup>۱) أشار جاويش فى مجال آخر الى خروجه من وزارة المارف فقال: لقد هممت أكثر من مرة أن أفارق الوزارة لأنى رأيت المعاول وهى تهدم فى بنية هذه الأمة .

ليست باللاعقلية كما يزعمون ، ولا بروح العواطف التقليدية كما يحرصون ، ولكنه حزب العقل البعيد النظر ، رأيت فيما كان يكتبه مصطفى وأعوانه ومريدوه وتلاميذه ؛ الدراية التامة والخبرة والحزم والحذق فى معرفة الدهاء الانجليزي ومرامى السياسة الانجليزية . كانوا يطلعون علينا فى « اللواء » من الآيات ما زادنى يقينا من ذلك الوقت ان هذا الحزب حزب الله الذى لا يغلب » .

وهكذا تبلورت فى نفس « جاويش » خطة العمل التى اختارها ، والطريق الذى رسمه لنفسه ؛ من أجل الأهداف العليا ، والمشدل التى تملأ قلبه ، لا من أجل المطامع المادية ، والا لما ترك العمل الوظيفى الطيب المركز والراتب ؛ ليستقبل عملا كثير التكاليف والتبعات ؛ غير معروف الغد ، فى ظل خصومة عنيفة مع من بيدهم السلطان والنفوذ من المحتلين وأذنابهم من المستوزرين .

فى وقت كان الموقف فى العالم الاسلامى كله مضطربا ، وفئ مصر أشد اضطرابا ، ففى الدولة العثمانية حكم يسيطر عليه السلطان عبد الحميد ويوشك أن يتحول (خلال نفس العام) الى لون من الحرية يصدر معه الدستور العثمانى ، وتطلق حرية الصحافة فى مختلف أقطار الدولة ، ويقوم نظام نيابى تتطلع اليه مصر . أما فى مصر فقد انتهى فيها الى عهد قريب (ابريل ١٩٠٧) نفوذا كرومر بعد خمسة وعشرين عاما من تسلط شديد العنف عملى البلاد وأمورها ، وحل مكانه الدون غورست الذى أقر سياسة

الوفاق مع الخديو ؛ وما تزال وزارة مصطفى فهمى ذات الثلاثة عشر عاما تواصل حكمها ومن ورائها سعد زغلول وبطرس غالى ، حيث كان هذا التحول فى سياسة بريطانيا مع الخديو عاملا خطيرا فى مقاومة الحركة الوطنية حين تتعاون السلطتان الشرعية والفعلية معا لأول مرة فى الضغط عليها بعنف .

ولم يلبث مصطفى كامل ان ودع دنياه ( فبراير ١٩٠٨) واختير محمد فريد رئيسا للحزب الذي كان قد تكون رسميا فى أواخر عام ١٩٠٧ ، بعد أن شكل حزبا الأمة والاصلاح ؛ بينما كان الحزب الوطنى قائما فعلا منذ ثلاثة عشر عاما وقبل أن تصدر صحيفة اللواء عام ١٩٠٠ .

فى هذا الجو المتجهم المضطرب ترك « جاويش » وظيفته فى وزارة المعارف ليحمل عبء العمل فى اللواء خلفا لمصطفى كامل وزميلا لمحمد فريد ، ومستقبلا مرحلة أخرى من حياته ، غاية فى الدقة والعنف ، ولكنها أيضا غاية فى التبريز والتألق فلا تكشف طبيعة الرجال غير المعارك والأزمات ، والنضار يعرف بالناد

ولقد كان « جاويش » يشعر فعلا بأنه يواجه مرحلة صعبة حين أمسك قلمه ليكتب الكلمة الأولى فى جريدة اللواء وكان يحس مسئوليته وهو يكشف عن نفس مؤمنة صادقة اليقين فى الكفاح وقد استهدف غايات خمس هى : خدمة الأمة المصرية — والدفاع عن الأريكة الخديوية « ما حرصت على مصلحة رعاياها » وجهاد الانجليز ما بقوا

محتلين البلاد والحث على الفضيلة والأخلاق الكريمة والدعوة الى توحيد عناصر الأمة ، حقا لقد كانت الرؤيا واضحة تماما أمام جاويش فى مقاله الأول فى جريدة اللواء يوم ٣ مايو ١٩٠٨ .

( باسمك الله قد استدبرت حياة زادها الجبن وخور العزيمة ومطيتها الدهان والتلبيس ، في أسواقها النافقة تشتري نفيسات النفوس ، بزيوف الفلوس وتباع الذمم والسرائر بالابتسام ، وهز الرؤس ، وبيمنك اللهم استقبل فاتحة الحياة الجديدة ، حياة الصراحة في القول ، حياة الجهر بالرأى ، حيساة الارشاد العام ، حياة الاستماتة في سبيل الدفاع عن البلاد العزيزة ، بعد أن قضيت في سابقتها ثماني حجج ، بلغت بها ذلك المنصب الذي كنت فيه ما بين محسود عليه ومرجو فيه ، استقبل هذه الحيــاة المحفوفة بالمخاطر منبريا في ميدانها ، فاما الى الصدر واما الى القبر ، موقنا بما أعده الله لعباده العاملين المخلصين من الظفر والفتح المبين ، عارفا أن الحي لا يموت الا مرة ، والموت أحلى من حيساة مرة ، وكيف لا نقدم انفسنا قرابين بين أيدى أهرام هذا القطر ونيله ، أم كيف لا نصرف كل مرتخص وغال في سبيل تحريره ، وقطع اليسد الفاصبة له جزاء بما كسبت ، فلنتمسك بهلذا البدا الشريف ماحيينا ، ولنعتصم به ما بقينا . سيسير (( اللواء )) على ما كان عليه خادما للأمة المصرية مدافعا عن الأريكة الخديوية ما حرصت على مصالح رعاياها مجاهدا الانجليز ما بقوا في بلاده ، حاثا على الفضيلة والأخلاق الكريمة ، داعيا الى توحيد عناصر الأمة علىاختلاف مللها ونحلها . وتباين مشاربها ولهجاتها فاللهم أسألك لسانا ناطقا بالصواب » .

## -۲-مفاهيمه الوطنية

مضى « جاويش » يشق طريقه الى التعبير عن رأيه في مختلف القضايا الداخلية والخارجية بذلك الأسلوب الرائع البليغ ؛ فقد كان ذلك طابع العصر ؛ حيث كانت المقالة هي أبرز عناصر الصحيفة ، وكانوا يسمونها « الافتتاحية » وقد خلف في ذلك مصطفى كامل ، حيث كان الوطنيون ينتظرون كلمته ويرددونها ، فربما جاوزت بلاغته وحماسته بلاغة مصطفى وحماسته وان كان لأسلوبه طابعه الخاص (١) ، وقد اتسع أمامه مجال القول اتساع العالم الاسلامي نفسه ، فكان دفاعه عن الوطن قائما على محاربة مستمرة لا توقف لها ، وهو في كل مرة يذكر بأحداثهم المتتالية ويعدد مواقفهم المتتابعة ، ما بين تبديد أموال البلاد ، وسلب مقدرات الأمة ، والجام الألسن عن الانتقاد ؛ وتقييد الأقلام ؛ وهي لا يني يطالب بالجلاء والدستور والحكم النيابي ، ثم يتجه الى التعليم فيهاجم أنظمته ، وينحى باللائمة على وزيره في حملة

<sup>(</sup>١) عرفت مقالته بأنها لا تقل عن عامود ونصف ولا تزيد عن عامودين ومكانها الصفحة الثالثة .

متصلة تحت عنوان « ظلموك يا سعد » يكشف فيها عن حقائق المؤامرة البريطانية فى وزارة المعارف ، وقد شهدها بنفسه . وتلاحق صحف الاستعمار حملاتها فلا يتردد فى مهاجمتها والرد عليها ؛ معلنا ان الاحتلال يسلط أمثال هذه الصحف على المصريين ويرسم لها الخطط غير الشريفة مستهدفا من ذلك اثارة النفوس ؛ ودفع الأمة التى التصادم والاقتتال ، ثم هو يهاجم الرتب والألقاب ، ولا ينتى قناة السويس وحق مصر فيها . ثم يقارن بين مجلس « المبعوثان » فى تركيا ومجلس شورى القوانين ، فاذا مرت ذكريات الاحتلال استقبلها مذكرا بها ، ذكرى بدء الاحتلال ( ١١ يوليو ١٨٨٢ ) وذكرى دنشواى .

ثم يجول قلمه جولات فى قضايا العالم الاسلامى ؛ فيتحدث عن « الدولة العلية » والممالك العثمانية ؛ ويرد على الشاه فى ايران حين يعارض الحرية ؛ أو يكتب عن مستقبل بلاد العراق ، العبث أن يكتب عن مستقبل الصين فى الشرق ، ثم يدافع عن اللغة العربية والاسلام والأزهر ، ويتحدث عن المرأة المصرية المسلمة ، ويدعو الى المصرف الوطنى ، ويتكلم عن التعاون والنقابات العمالية والاتحادات الزراعية ، لا يحمل فى ذلك طابع الاقليمية العنيفة أو التعصب ، وانما يحمل طابعا انسانيا واضحا ، فايطاليا عام ١٩١٠ (قبل أن تحارب طرابلس سنة ١٩١١) تصاب بالزلزال فلا يلبث أن يدعو لمساعدتها فى مصابها ، « أن لنا أيها الإيطاليون لقلوبا تفرح بما تفرحون وتألم لما تألمون ، أنتم الذين جمعتم أشتات ايطاليا بعد ان كان لكل ملك منها نصيب ، وفيكم جمعتم أشتات ايطاليا بعد ان كان لكل ملك منها نصيب ، وفيكم

نشأ غاريبالدى الذى ترك لكم الشرف الخالد والذكر الجميل » فهو انسانى النزعة ؛ فخور بالأمم التى توحدت ، مقدر لأبطالها ، غير انه لا يلبث أن يهاجمها بعنف بعد أن قذفت طرابلس الغرب بحممها ، ويستصرخ العالم الاسلامى لمساعدة هذا الجزء الذى يتعرض للاحتلال ويقوم بدور ضخم فى سبيل تهريب المؤن والأسلحة (١) والمقاتلين اليها لمقاومة إيطاليا .

ولم يكد يمضى « جاويش » فى طريقه خطوات ، حتى كان الانجليز قد ضاقوا به أشد الضيق ، وأزعجهم أسلوبه العنيف الجرىء أشد ازعاج ، فبدأت خطة ذات حلقات للتآمر عليه وارهابه ، تمثلت فى وضعه تحت المراقبة الشديدة ، وتقديمه للنيابة ، ومحاكمته وسجنه مرات ثلاث ، على ذلك يخفف من لهجته أو يعدل اتجاهه ، فقد كانت كتاباته تزعجهم ، وهو الرجل الذى خبر كثيرا من أساليبهم وخططهم ، فحوكم فى يوليو ١٩٠٨ من أجل مقاله « دنشواى أخرى فى السودان » ثم حوكم فى يونية مام ١٩٠٨ من أجل مقاله عن « ذكرى دنشواى » وسجن ثلاثة شهور ، ثم حوكم فى يونية شهور ،

ولم يضعف السجن من عزيمته ، فمضى فى طريقه طوال أربع

<sup>(</sup>۱) أشــار جاویش فی بعض کتاباته بعد عودته من مهجره سنة ۱۹۲۳ الی موقفه من معرکة طرابلس فقال آنه لولا جهده لما استمرت الحرب خمســة عشر سنة « تدور رحاها وتطحن الطلیان » .»

منوات حتى فرض عليه ، فى فبراير ١٩١٢ آن يهاجر ، فقد ضيقوا عليه الحلقة تضييقا ، وكانوا قد رتبوا خطة للقضاء على هذه القوة الوطنية أو اخراجها .

غير ان هذه السنوات الأربع (مايو سنة ١٩٠٨ — فبراير ١٩١٢) كانت أخصب سنوات الكفاح الوطنى فى مجال القلم لجاويش، فقد خلق مدرسة من الصحافة لها طابع الايمان الصادق المجرد من المنفعة والمطمع والمتاع ، مشى فى ركبها أمين الرافعى وصادق عنبر وأحمد وفيق رحمهم الله .

وقد واصل « جاویش » کتاباته فی اللواء ، واسمه علی صدره رئیسا لتحریره ومدیرا له حتی ۳ مارس ۱۹۱۰ حین اختلف الحزب الوطنی مع ورثة مصطفی کامل وأصدر العلم فی ۷ مارس ۱۹۱۰ ، وصاحب امتیازه اسماعیل حافظ وقد ولی « جاویش » ادارته و تحریره وان لم یوضع اسمه علیه .

وفى خلال ذلك كانت مقالته « الافتتاحية » هى أبرز مواد الصحيفة ، وان برزت الى جوارها مقالات محمد فريد وكثير من رجال الحزب الوطنى وكتابه وقد واجه اللواء الانذار تلو الانذار من أجل مقالات « جاويش » كما عطل العسلم شهرين كاملين ( ١٨ مارس ١٩١٠ — ١٠ مايو ١٩١٠ ) وفى خلال ذلك صدرت صحف مختلفة بدلا منه هى صحف العدل والاعتدال والشعب الذي طال أمده ( ١٩ مارس ١٩١٠ — الى ٩ مايو ١٩١٠ ) وكانت الحجة فى التعطيل هو « سلوكها مسلك الطعن فى الحكومة بما يحمل الناس على كراهيتها » .

ومن أجل هذا المنهج الذي رسمه لنفسه احتمل المتاعب ، ودخل في معارك متعددة وخصومات متصلة مع المقطم والمؤيد والجريدة والمنار بدا فيها منطقه عنيفا أشد العنف فقد كان خصما للاحتلال ؛ ولمن يظن انهم يسايرون منطقه وربما كان شديدا على أعوان الاحتلال غاية الشدة ولكنه كان سريعا الى الانصاف اذا ما حسن تصرفهم في خدمة الوطن ، فلم يكن متعنتا أو ذاتي الخصومة يقول « كتب علينا أنا أذا خرج وزرائنا عن القصد انتقدناهم انتقادا يتسرب اليه شيء من الشدة ، وانا قد نأخذهم بذنوبهم أخذة من لا يعرف الرحمة لمن لا يستحقها . ويعلم الله أن السبب في ذلك هو شعورنا بما احتملناه من أمانة المراقبة والنصيحة ، ولئن لنا لهم للقينا من ضمائرهم عذابا مثله ، ولكنا مع ذلك لا نكاد نسمع أخبار صالحاتهم حتى نطير فرحا ، ونسوق اليهم الكلم الطيب ؛ ولقد بلغ من اشتدادنا في الحق أن ظن بعض البسطاء أن بيننا وبين الوزراء أحقادا شخصية ، وبلغ من عرفاننا لجميل صنعهم اذا أحسنوا أن ظن بعض المغفلين اننا متقلبون متذبذبون ، هل حسبوا انه ليس لمن انتقد وزيرا في عمل سييء أن يمتدحه في عمل صالح ? » .

وهكذا يبدو « جاويش » منصفا يقول كلمة الحق في حالتي . النقد والثناء ، دون أن يجعل لمطمع شخصي أثرا في كلتا الكلمتين .

\* \* \*

وكانت مواجهة «جاويش» للأمور ايجابية حاسمة ، فالوطنية عنده ليست « ما يقرأ في الكتب أن تخلقه بالاغات الخطب ، وانما

هى تلك الروح العالية التى تدفع صاحبها الى اقتحام المهالك ، والجود بالنفس والنفيس فى سبيل الحرية والاستقلال ، واحياء مجموع الأمة ولو بتجرع كؤوس الفناء » ومن مظاهر الوطنية عنده : « ألا تعز الأرواح على أصحابها ، فان من عزت روحه هانت عليه نفسه ، ومتى عزت نفسه كانت روحه أهون الأشياء عليه . ومن هنا كان أطهر الناس نفسا وأرسخهم قدما فى الوطنية أولئك الذين لا يقعدهم عن بلوغ مقاصدهم السامية مال يغنيهم أو عذاب يفنيهم » (١) .

وهو يدعو الى الموت فى سبيل الحرية والحق « ان لله رجالا تخلد حياتهم اذا ماتوا ، ويزيدون ظهورا اذا قبروا ، كما ان للنار أناسا يموتون وهم أحياء ، ويتعثرون فى ظمات أعمالهم وهم على الأرض يمشون ولطالما كان يردد « ان للتاريخ عينا وان للأمة حسايا » .

وهو دائما يدعو الى القوة والكرامة والعزة ، ويملأ نفوس المواطنين بحب الكفاح « نحن لا نرضى أن نقيم على الضيم ، ثم لا نرضى بسلطان أجنبى علينا ، نحن لا نقبل أن نباع بيعالسلع فى الأسواق ، نحن لا نصبر على العسف والجور ، نحن لا نعرف للاحتلال بيننا صبغة تكسب المحتلين شيئا من النفوذ والسلطة الشرعية » وهو لا ينى يجدد مفاهيم العقيدة فى نفوس الوطنيين من أجل مقاومة الاحتلال والاستبداد معا « اذا كان للمرء عقيدة

<sup>(</sup>۱) ۱۹۱۰/۱۲/٦ العلم .

واسخة ثابتة بذل في سبيل الدفاع عنها ما لديه من مال وعقار ، وبنين وبنات ، وهان عليه ما يلقاء من أعدائه من الظلم والاضطهاد » . ويهاجم الآراء الظالمة التي يذيعها المستعمرون عن بلادنا من أن طبيعتها لا تعد المصريين للنهوض ومجاراة الأمم الحية في سبيل الرقى والنجاح ، وقد تمكنت هذه العقيدة من نفوس السوادُ الأعظم من أغنياء المصريين « فبرروا بها تقاعدهم عن الخير، واخلادهم الى المذلة والمسكنة ، وتغافلهم عن الأخطار المحدقة بهم من كل جانب ؛ والجوائح التي لاحت لهم ظلمات بوادرها ، ولو أنهم درسوا ماضي تاريخهم ، وكيف كان سلفهم يجاهدون فى سبيل العلم والنور ، واصلاح البلاد ، واعلاء كلمتها ؛ لرأوا رأى العين ما يدحض شبهاتهم ، وينقض مزاعمهم ، ومن شاء أن يتعرف ذلك فليقارن بين أطوار الأمة المصرية في عهد الاحتلال ، فانه لا يكاد يمضي عليها عام الا ظهرت في شكل غير الذي كان لها في العام الماضي ، مع أن طبيعة الأرض التي هي بها وصورة الحياة واحدة لم تتغير . فاذا ما بحثنا عن مناشىء تلك التطورات والتغاير وجدناها تنحصر فى مقدار نشر العلم وتعميمه ومبلغ جهاد الجرائد الرشيدة ، ومثابرتها على نشر الحق .. ، ،

# 

يحارب جاويش أمرين أشد الحرب: احتلال الانجليز واستبداد الحكام .. ولقد كانت حملة « جاويش » على الانجليز بالغة القوة ، وهو فى ذلك يمضى مع الهدف الرئيسى للحركة الوطنية أساسا ومستمدا من تجربته الخاصة بعد فهم عميق لنفسية الانجليز كمستعمرين .

وليست حملته على الاستعمار البريطاني والاحتلال جديدة بدأت منذ تولى تحرير اللواء ولكنه كان كذلك حتى فى ابان اقامته فى بريطانيا ، « مكثنا فى بلادهم عدة سنين فلا نذكر انه مر بنا يوم لم نشتبك فيه مع الجليزي أو الجليزية فى جدل وخصام فى سبيل مصر والمصريين ، وذلك لكثرة ما كنا نسمع من تبجحهم وأنهم هم الذين أرجعوا لمصر أيام السعادة والغنى ، وأنهم وأنهم الى نحو ذلك مما يثير نفس المصرى المحب لبلاده الغيور على مصالحها العليم بما يجرى فى ربوعها من السلب والنهب » (١) .

فجاويش خصم لبريطانيا ، عميق الخصومة ، ما تعرض مرة لأمر من أمور مصر أو العالم الاسلامي الا أرجع كل ما يصيب هذه

<sup>(</sup>١) ٢٣ يونية ١٩٠٩ العلم .

الأمة الى مؤامراتهم ، وهو يفضح دخائلهم على نحو لم يكن في استطاعة الأهرام أو المقطم أو المؤيد أو الجريدة أن تتناوله على هذا النحو ، مثلا أمر تهريب الحشيش في مراكبهم الحربية الى داخل مصر كوسيلة من وسائل تدمير كيان هذه الأمة يتناوله «جاويش » في أكثر من مناسبة ويكشف عنه في جرأة كجزء من مخطط استعماري خطير: يقول:

« ان البلاد المصرية أخذت منذ بدء الاحتلال المسئوم تتدلى (أى تنزل) في مهاوى الضعف والاضمحلال ، وانه لا منقذ لها سوى أن يرفع الاحتلال يده الثقيلة المفسدة عنها ، وأن يتولى أفراد الأمة نفسها ، اصلاح ما أفسدته سبع وعشرون سنة رزئت فيها مصر بالاستبداد المطلق والاحتلال ، وانه لا يجوز الاعتماد في اصلاح البلاد على أمة تجلب « الحشيش » في مراكبها الحربية وتدخل الصناديق مفعمة بأجود أصنافه باسم جناب قاضى القنصلة » .. (١) .

ولا يلبث أن يردد ذلك فى كل مناسبة « أما يكفى الاحتلال ما رمى به هذه الديار من النوائب ? ، وهل ذهب عن ذاكرتنا تلك الفظائع الدنشوائية وتبدد الأموال الاحتياطية واعادة قانون الصحافة ؟ وادخال الحشيش الى قلب البلاد على المراكب الحربية وتسميته بالأسلحة ، وغيره مما لو ارتكبته أمة من الأمم لسار بقبح سيرتها الركبان » .

<sup>(</sup>۱) ه يونية ١٩١٠ - العلم .

ويهاجم الصحف الانجليزية لحملاتها ومؤامرتها التي يتابعها يوما بعد يوم ، ويرى أن هذه الصحف انما تذيع هذه الأراجيف والقلاقل « لتهبط سهوم الشركات الأجنبية ، وسندات الدبون المصرية ، وهنالك ينقض الماليون من الانجليز على شرائها حتى يكون لهم الشأن الأرفع » (١) .

وهو لا يتراجع أمام مؤامرات بريطانيا ويهددها بأسلحة مصر « يقول السير جراى انه ليس في مصر ما يدل على أن هناك متاعب نقوم في وجه الادارة الانجليزية اذا حالت بين الأمة وبين الحكم الدستورى فيها يقول السير جراى ذلك وهو يعلم ان أموالا الأمة المصرية في أيدى تلك الحكومة الاحتلالية وأن السلطة الشرعية في مصر قد أفرغت فيما أعدت له من القوالب ، وأن وأساء المصالح هم عبدة الأكياس الذهبية وخدمة القوة الاحتلالية ، ولكن من لنا بمن يفهم الحكومة الانجليزية وعميدها بمصر ان لدينا سلاحا لا يعرفون حكمته ولا مبلغ حدته ، ذلك هو قلوبنا التي ضمتها جوانحنا ، وشحذها نبل شعورنا وصادق هو قلوبنا التي ضمتها جوانحنا ، وشحذها نبل شعورنا وصادق

<sup>(</sup>۱) ٥ يونية ١٩١٠ – العلم ، وفى موضع آخر من مقالاته قال « جائنا طائفة من جنود الاحتلال بالف كيلو جرام من الحشيش فل سفينة انجليزية من مالطة فهل استطاع مجلس النظار أن ينكر على المحتلين هذا العمل الشائن وهل ولفق أحد من النظار فعير الاحتلال أبنه انما يسعى الى قتل نفوس الأمة » .

وطنيتنا فان هم صادونا بكل ما تصنعه المصانع من آلة القتال ، فان لنا من قلوبنا ما لا يستطيعون منه منالا » (١).

وهو اذا ركز على القوى المعنوية للأمة كأساس للمقاومة فانه يحذر دائما من أعمال الفوضى والتخريب وليس كما كانوا يتهمونه مهيجا يثير الوطنيين على الاستعمار بلا روية ولا مخطط منظم و فلتحذروا أيها المصريون أن تخرجوا بأعمالكم عن حد السكينة فلقد أراد مروجوا الشر من ساسة الانجليز أن يحضوكم على الفتنة والاضطراب ، والقيام بمظاهر التعصب والارهاب ، مستعجلين بذلك تلك الساعة التي يريدون أن يرفعوا فيها رايتهم ويخفضوا كلمتكم ، ولا يخرجن عملكم عن الحدود التي لا تناقض الأدب ولا تخالف القانون ، ولتحذروا أن يتطرق الياس الى الحياة مع الياس (٢) .

ويهاجم الاحتلال البريطانى لأنه يفتح الكتاتيب ويهدم المعاهد ويمزق الجيش: « راقبنا أعمال المحتلين فى ست وعشرين سنة فوجدناهم أقاموا دولة الكتاتيب ، وهدموا معاهد العلوم الراقية ، وجيشنا أصبح مغلول الأيدى قليل العلم بالفنون الحربية ، أخذه الانجليز فجعلوه فصائل صغيرة ضئيلة ، ثم بددوه وبعثروه فى ربوع السودان ليوهنوا من قوته ، ويكسروا من حدته ويقضوا على علمه حتى يخضعوا رجاله لسلطانهم ، ويستخدموهم ولو للفتك باخوانهم فى الوطنية أو الدين » .

<sup>(</sup>۱) و (۲) اللواء ۲۰ اكتوبر ۱۹۰۸ .

وهو يرى أنه لابد لحل المسألة المصرية من أمرين أساسيين: - خروج الانجليز من مصر.

٢ — اقامة حكومة نيابية دستورية ..

\* \* \*

ويهاجم القوى الحاكمة كلها باعتبارها من أعوان الاحتلال ، من الحديو الى رئيس النظار الى النظار الى من دونهم في حملات عنيفة قوية : أما الخديو فهو كما أعلن في أولى مقالاته يؤيد. ما دام حريصا على مصالح أمته فاذا خالف كان عليه أن يحتمل الهجوم والحرب ، وقد كشف موقفه منه على نحو صريح حين قال : « أن الأمة أيها الأمير العزيز تناجيكم بألسنتها وأرواحها أن تأخذوا بيدها لتنشلوها من هول الاستبداد ، وذل الاستعباد ، قبل أن تنميز الصدور من غيظها ، وتضيق النفوس عن احتمال آلامها ، تقف الأمة اليوم تذكركم بأن الأمر في حل هذه العقدة انما هو في يدكم ، وقد نطقت الجرائد حتى الانجليزية باستحقاقها الحكم الذاتي ، وقد كانت لها اليابان مشلا صالحا خلع فيه امبر اطورها شعار الاستبداد وأسلم أمته ما كان بيده من قياد ؟ فتألفت اذ ذاك الأرواح ، وتعاطفت القلوب ، هذا ما تقدمه الأمة بين أيديكم لتقولوا كلمتكم ﴾ (١) ..

وعبارة « جاویش » هنا واضحة وصریحة الی أبعد حد ، وأوسع مدى ، فهو يطالب الخديو بأن يتخلى عن استبداده ،

<sup>(</sup>۱) اللواء ـ ۱۷ سبتمبر ۱۹۰۸ م

ويحكم من خلف دستور وحكم نيابى سليم . وهو دائما داعية هذا الحق من حقوق الأمة « ان من الخطأ الواضح والجهل الفاضح أن يقال ان الحكم الذاتى غاية لا يبلغها الانسان الا بعد أن ترتقى معارفه وتتم تجاربه ، فلقد ظهر ان الأمة لا يمكنها أن تتدرج فى سبيل السمو والكمال الا اذا كانت حرة فى تصرفاتها ، يمكنها أن تصلح شئون بلادها بمحض ارادتها وصادق رأبها .

ويظل يحمل بعنف على وزارة التسليم الكامل ثلاثة عشر عاماً فاذا سقطت تلك الوزارة التي كان يرأسها مصطفى فهمى صديق الانجليز وشكلت وزارة بطرس غالى ( نوفمبر ١٩٠٨ ) واجهها في غاية من الاعتدال والانصاف :

« اذا كان لنا من رجال هذه الوزارة قلوب مخلصة وذمم جاهرة وأعين مبصرة ، وأيد كما يقولون مطلقة ، فان غاية ما يرجى منهم أن يتداركوا ما أفسدت السياسة الخرقاء للمحتكين فى تدبير الحالة الداخلية للبلاد ، وأن يقوموا ذلك العوج الذى يشاهد فى كل مصلحة .

نطلب مشاركة - الفئة الحاكمة فنجاب بأننا غير أهل لها من النقد الظلم والعسف والتحيز فيقال قد أهنتم المصلحة ، هل يمكن لأحد أن يتخيل ان الوزارة الجديدة ستكون عونا للأمة على مطالبة الانجليز بالجلاء واراحة أعناقهم من غير الاستعباد الذي أوهنها وقد حملته أكثر من ربع قرن ؟ » ثم لا يلبث أن يكشف عن الطريق الحقيقي للحرية « ان الأمة يجب ألا تتكل على أمير أو وزير ، فانه لا سبيل الى انقاذهم من هذه الغمزات الآخذة

أرواحهم سوى أن يجردوا سواعدهم للعمل ويعتمدوا بعد الله على أنفسهم فبحرمهم وصدق عزيمتهم يخرج الانجليز » (١).

\* \* \*

وهو يفتح الباب لسلسلة من المقالات عنوانها «خير أنواع الحكومات » يكشف فيها عن رأيه فى نوع الحكومة الذى تحتاجه مصر وبلاد الشرق والعالم الاسلامى . ويتحدث بصراحته المعهودة « يستحيل عمليا أن يستقيم شأن الحكومات الفردية أو تطول أعمارها ، أو يهدأ بال الأمم التى تخضع لحكمها . من مضارها أن رعايا هذه الحكومات التى فى قبضة الأفراد انما مثلها مشل قطعان الأغنام والسهوائم فى البيداء ، ليس لها أن تفهكر أو تدبر » (٢) .

وعلى هذا النحو كان يمضى جاويش فى طريقه يكتب هذا بين الخروج من السجن ودخول اليه ، ومحاكمة واتهام ، فاذا توققت مقالاته كان فى السجن فاذا عاد فانه يحمل نفس روح الصدق والجرأة.

<sup>(</sup>١) اللواء ١٧ نو فمبر ١٩.٨ .

<sup>(</sup>۲) العلم - ۹/ مارس سنة . ۱۹۱ .

# مضروال دولة العثانية

كان جاويش صادق الايمان بأمرين جرد لهما قلمه:

١ — حق الأمة المصرية فى الحرية والدستور والجلاء وحق العالم الاسلامى كله فى ذلك .

حدة العالم الاسلامى ممثلة فى الدولة العثمانية والعمل على بقاء هذه الوحدة ، ومقاومة تمزيقها ، ايمانا منه بأن فى تمزقها ضياعا للوطن كله ، وتمكينا للنفوذ الأجنبى من التهامه .

غير ان هذا الايمان لم يكن لينقص من ايمانه بحقوق مصر أو يجعل من هذا الولاء الكبير مدعاة للتضحية بكيان مصرا أو حقوقها ، وعنده ان الحزب الوطنى هو أصدق هذه الأحزاب في الايمان بمصر وحقوقها ، وأجرأ هذه الأحزاب في الدعوة لها أو ومخاصمة الانجليز مخاصمة صريحة جريئة . « لا وطنى فى الأحزاب الا الحزب الذي يرى انه لا اعتدال مع الاحتلال ، ذلك الحزب الذي لا يستهوى رجاله شيء من الأوسمة والألقاب ، ولا التماس المجد باستفتاح الأبواب ؛ الحزب الذي يرى سعادته وعزه فى أن يتقلص ظل السلطة الأجنبية من الربوع ، وتذهب عن بالاده آثار الحكومة الفردية فيصبح بيد الأمة نفسها تدبير سياستها » «

ولكنه مع هذا الايمان بالحق القومي يتابع بقوة تطور الدولة العثمانية خاصة بعد أن صدر الدستور عام ١٩٠٨ وبدأ حكم جديد قوامه اطلاق حرية الصحافة العثمانية واصدار الدستور ، وهو في عرضه لذلك يذكر مصر ويطالب لها بمثل ما حققت تركيا فاذا أتيح له زيارة ( الآستانة) في أوائل عام ١٩٠٩ توالت مقالاته ، وكلها منصبة على ما حققت الدولة العثمانية مطالباً به لمصر « لقد زرنا أثناء مقامنا بدار السعادة <sup>(١)</sup> مجلس النواب غيره مرة ، فرأينا مقام الرأى العام في ذلك البلد ، ومبلغ سلطان الأمة عــــلي الأفراد القابضين على أزمة الأحكام ؛ رأينا الصدر الأعظم ومن دونه من الوزراء يؤتى بهم في ذلك المجلس ليحاسبوا على ما قدمت أيديهم ، نعم يجب أن تقوم من الأمة طائفة تعرف من جسمها موضع الضعف فتقويه ، ومعهد النقص فتكمله ، ولا يغرن البسطاء ما يتشدق به الانجليز وعبادهم من موظفي الحكومة من أن الأمة (أي مصر) لم تنهيأ بعد للحكم النيابي ، وانه لابد لنا قبل أن تتمتع بتلك النعمة الجليلة أن نصرف ملايين من الجنيهات في افتتاح الكتاتيب وتعليم البنات (كات ومات ورات) الى نحو ذلك من السخافات ، فإن الأمة أحوج ما تكون الى الحكم النيابي ، وهي جاهلة منحطة ، فانه هو الذي ينهض بها ويرفع من شأنها ، وهو الذي يقود النفوس على الاقدام والجرأة ويطهر القلوب من أدران الأمراض النفسية » .

 <sup>(</sup>۱) هكذا كان يطلق على الأستانة عاصمة الدولة العثمانية وكان يقال ايضا الأستانة العلية .

ثم هو يوالي ( الدولة العثمانية ) في تطوراتها ومختلف مواقفها السياسية في عديد من المقالات تبدو فيها « مصر » دائما هدفه نى أن تصل الى ما وصلت اليه الدولة العثمانية أو مهاجما مؤامرات بريطانيا ضدها أو ضد هذا الجزء أو ذاك من الوطن الكبير (١) . فاذا أحس أن بريطانيا توجه مؤامرة الى « العراق » لا يلبث أنْ يَكْشُفُ عَنْهَا فَيَعَلَنَ أَنْ السِّيرِ وَيَلْكُوكُسَ – مُعتَّمَدُ بِرَيْطَانِياً في الخليج العربي — يريد أن يكون غردونا آخر في بلاد العراق ( يقصد غردون الحاكم البريطاني الذي سلم السودان للانجليز وأدار مؤامراته في الانفصال عن مصر ) . فهو أي ويلكوكس -« يرسل الى وزارة خارجية انجلترا الخرائط والرسوم والفو تغرافيات التي أحاطت بكل ما يلزم الفاتحين معرفته من الأراضي الجيدة التربة والأنهار والجداول » والهدف هـو التمكين للجنيه الانجليزي ، ثم يقول « ما ترجو للعراق اذا احتل الجنيه الانجليزى أرض الفلاح العراقى وملك مفاتح الخرائن العثمانية ، انتأ نتوقع أن يأتي يوم تطلب فيه بريطانيا أن تصون أموالها وحقوقها في تلك البقاع ، .. وسيزيدها تمسكا بذلك وجود من عسى أن يقيموا فيها من رعاياها الهنود، وهل تذرع

 <sup>(</sup>۱) يقول مستر بلنت في مذكراته « وقد نصحت لهم - أي المصريين - أن تكون صلات المصريين بالدولة العثمانية حسنة بوجه خاص لأن العلاقة بينهما هي في الواقع الضمان الحقيقي لسلامتها من مطامع الانجليز .

الانجليز الى امتلاك أملاك أمريكا الشمالية وايران والهند بغير تلك الطريقة البسيطة التي هي طريقة الاستعمار والهجرة .. ، . وبالرغم من شعارات الحركة الوطنية بالدعموة الى « مصر للمصريين » فقد توالت الاتهامات الموجهة اليها والي صحفها والي فريد وجاويش بالانحياز الى الدولة العثمانية والدعوة للجامعة الاسلامية ، ويكشف جاويش الحقائق فيعجب كيف انه ﴿ اذا أظهرنا عطفنا على المسلمين المضطهدين في احدى بقاع الأرض ، فذلك لا يؤخذ دليلا على اننا نرمى الى الجامعة الاسلامية وانما عطفنا هذا كعطف الانجليز على الفنلنديين ؛ بل هو كعطفنا نحن المصريين على الترنسفاليين أمام حرب البوير ؛ وعلى الايرلندييين . أما ما يرى من ارتباط مسلمي مصر بالدولة العلية فما ذلك لأنهم يريدون أن يكونوا عبيدا للترك أو يسلموا بلادهم الى الترك بما يسلبها مزاياها وامتيازاتها ، وانما ذلك لأنه لابد لكل أمة في هذا الوجود من صديق تعتضد به وتتناول واياه المنافع العـامة .

ويتساءل جاويش « أو ليس تبادل المنافع هو الذى خلق الاتفاق الفرنسى (۱) الانجليزى إ ودفع الفريقين الى تناسى تلك الدماء العزيزة التى كست بها أراضى فرنسا قرونا عدة إ وتبادل المنافع هو الذى هو ن على فرنسا تنازلها عن مصالحها فى مصر المنافع هو الذى هو نقينا ان تركيا لا تطمع فى امتلاك بلادهم المناف أن مركز مصر الجغرافى السياسى ليس مما يحمل دول أوروبا

<sup>(</sup>۱) يقصد الاتفاق الودى بين بريطانيا وفرنسا سنة ١٩٠٤

على التساهل مع تركيا اذا هي طمحت يوما الى ما لا يتوقع أن تفعله من الطموح الى امتلاك مصر امتلاكا .. » .

ثم يكشف جاويش عن هدف الارتباط بين أجــزاء العالم الاسلامي ممثلة في وحدة الدولة العثمانية ؛ هذا الهدف الذي يتلخص في استنهاض همم المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها الى مجاراة الأمم الراقية في أعمالها ومساعيها ، واستنفارهم الى الاستزاده من نور العلم وتثقيف النفس ، وتساءل عما اذا كانت وطنية الحزب الوطني تتعارض مع نهضة المسلمين وحثهم عملي النهوض بأنفسهم الى « حيث النباهة والرفعة والعلم الصحيح » وقال ان الوصمة كل الوصمة أن يدعو الحزب أحــد المسلمين الى مناهضة من يشاركونهم في الحقوق الوطنية أو معاكسة من يخالطونهم من الأمم الأجنبية النازلة ببلادهم . أن العار كل العار أن يفكر أحد رجاله في مقاطعة ضيوفهم من ذوى الملل الأخــرى ومنافرتهم ، ومحاربة مصالحهم في العلانية أو السر ، وانه لا يشين وطنية الوطني ولا حرية الجرائد أن تشيع دعوته العامة الوطنية ، في سبيل حماية مجموع الأمة » (١) .

وتعطى هـذه الكلمات الصريحة الواضحة حقيقة موقف الحركة الوطنية وجاويش من اتهامات الاحتلال وأحزابه . ومقطع قوله في هدا « لو كان الذين رمولي بهذه التهمة — أى الولاء للدولة العثمانية — ممن يعقلون لعرفوا ان الشرق برمته كتلة

<sup>(</sup>۱) العلم 1/10/۱۱/۱۰ •

واحدة لا يسلم منه جزء الا يتماسكه هو وغيره ولا يمكن لأمة مهما بلغ عددها أن تفوز الا اذا اعتصمت بأختها المشاركة لها فئ خصائصها ».

ويسير « جاويش » فى مواجهة قضايا للعالم الاسلامى على هذا النحو ، فاذا رفض الشاه أن يصدر الدستور فى ايران واحتج على ذلك ببعض علماء الدين ، واجههه مواجهة صريحة وهاجم العلماء فى عنف واتهمهم بأنهم لا يفهمون الاسلام وان الدستور ضرورة لابد منا وانه لا يعارض الدين ..

## \* \* \*

ثم تهاجم ايطاليا « طرابلس العرب » فيهتز جاويش للموقف في صيحة مدوية يومية تحمل جريدة العلم لواءها ويكتب كل يوم (۱) مطالبا العالم الاسلامي كله بالتقدم للتطوع والتبرع بالمال « فالنجدة النجدة أيها المسلمون فانكم اذا تباطأتم فانه لا مطمع لكم بعد دولتكم في الحياة ، النجدة النجدة أيها المسلمون ، قدموا أموالكم وتطوعوا بأنفسكم فانكم اذا لم تفعلوا اليوم فليأتين يوم فيه تشردون عن أوطانكم ، وتصادرون في أموالكم .. » وتتوالى رءوس افتتاحياته : النجدة النجدة ، الخطر الخطر ، تلك دولتكم فانصروها ، لمثل هذا اليوم ولدتكم أمهاتكم ، سلام على المجاهدين ، انفروا خفاقا وثقالا ، ثم يوالى كتاباته « سلام على أولئك المجاهدين الذين دعاهم وطنهم لرد عادية العدو عنه

<sup>(</sup>١) بدأت هذه المقالات في ٢٨ سبتمبر ١٩١١ ( العلم ) م

فأجابوه ، واستفرهم لاغاثته فأغاثو ، وأهاب بهم أن صونوا الذمار فأطاعوه ؛ سلام على أولئك الطرابلسيين المقاديم الذين بأيعوا وطنهم على أن يريقوا حول حماه آخر قطرة من دمائهم فأ سبيل الجهاد دونه ، وهبوا فى وجه العدو يصدونه وهم يرتضون الحدى الحسينيين » ثم يواصل حملته « أيها المصرى المسلم الخوك أخوك لو شطت داره ونأى مزاره ، تراك تشفق على الكلب اذا قرصه البرد ، أو آلمه الجوع ، ثم لا تخف الى اسعاف اخوانك الذين تتنازعهم عوامل الشقاء والبؤس من أمامهم ومن خلفهم » .

ولم يتردد فى أن يحمل حملة عنيفة على لطفى السيد رئيس تحرير الجريدة عندما عارض فى معاونة طرابلس داعيا المصريين الى التوقف عن تقديم المساعدات .

## -٥-محاكمانه وسجَّنه

تحرير « اللواء » و « العلم » محاكمات متعددة . اتسمت بالعنف والقسوة . فقد كان ذلك طابع الفترة على ضوء الاتجاه الذي رسمه « غورست » خليفة كرومر ؛ بعد أن أرضى القصر وتضامن هذا الأخير مع سلطان الاحتلال لمناهضة الحركة الوطنية . التي كانت قد فتحت صفحة جديدة في المقاومة العنيفة للاحتلال ع بزعامة فريد وقلم جاويش . على أساس مفهوم واضح هو مقاوم**ة** الاحتلال ذاته . لا مقاومة سياسته أو تصرفاته على النحو الذي كان يضعه أصحاب سياسة « منتصف الطريق » وصحفهم . هنالك كان لابد من مواجهة صحافة الحزب الوطنى بالمقاومة عن طريق التشريع والمحاكمة . فأعيد تنفيذ قانون المطبوعات الصادر، في ٢٦ نوفمبر ١٨٨١ وكان قد أوقف العمل به وهو قانون يفقد الصحفيين كل ضمان ويجعلهم تحت رحمة الادارة مباشرة بحيث يمكن تعطيل أى جريدة بدون محاكمة بأمر من ناظر الداخلية بعد انذارين.

كما ألغيت الضمانات التي كانت تتمتع بها الصحافة . فقد كانت محاكمة الصحفيين تتم على درجتين ابتدائية واستئنافية .

وكان من شأن هذا النظام اطالة مدة المحاكمة فيزداد, اهتمام الجمهور بالحركة الوطنية فظهر قانون احالة جنح الصحافة الى محكمة الجنايات للحكم فيها حكما نهائيا — وقد كان استفاد جاويش بالنظام القديم فى قضيته الأولى حيث حكمت محكمة أول درجة بتغريمه عن احدى التهمتين الموجهتين اليه وفى محكمة ثانى درجة رفعت الغرامة وحكم بتبرئته من التهمتين: وهنا أحس الاحتلال بضرورة الغاء هذا النظام.

وقد هاجمت « اللواء » اعادة قانون الصحافة القديم عندما تقرر اعادته ( مارس ١٩٠٩ ) واتهمت الحكومة بأنها تخشى ثورة الناس لسوء تصرفها . وقد حاولت صحف المؤيد والجريدة أن تتهم اللواء بأنها هي السبب في بعث القانون القديم وكتب جاويش كلمته الخالدة « أيها القلم » .

«أيها القلم: لو كنت سيفا لأغمدتك فى صدور من يحاربونك أو سهما لأنفذتك الى أعماق قلوبهم ؛ ولو كنت جوادا لوجدت لك ميادين النزال مجالا للكر والفر ولكنك ذلك العدو الذى أيسر ما ينال منه عدوه أن يعالجه بالمبراة فيشققه أو بالأصابع فيكسره أو يحطمه .

أيها القلم: استلانوا عريكتك واستهانوا بقوتك فمدوا اليك يدا مجرمة ما كان أولاها أن تقطع. كفروا بنعمتك ، وأنت جميل الغرض. نبيل القصد ، تسهر وهم نائمون وتجرى وهم قاعدون ، لم يزدهم نورك الا ضلالا اقتربت منهم فأبعدوك وأطلقت ألسنتهم فأخرسوك .

فلتكن أيها القلم كما شاءوا لك ، اما نائما الى حين أو ميتا أبد الآبدين فقد تركت بعدهم عيونا لا يأخذهم النوم وقلوبا لا يملكها اليأس ، وأيدى لا تخاف السلاسل والأغلال ، وأرواحا تفدى الحرية والاستقلال . وأنت يا رب القلم : اصبر على ما سينزل به وأنت رابط الجأش ، قوى الفؤاد ثابت العزم ، فكم ابتلى قبلك المصلحون وكم أعنت فى سبيل بلادك العاملون . لا يصرفك عن تأييد مبادئك ، الدفاع عن عزيز وطنك ما يرجف به المرجفون فيد الله فوق أيديهم والله لا يهدى كيد الخائنين » (١) .

\* \* \*

وقد واجه « جاويش » الصحف التي أيدت اعادة قانون المطبوعات وكشف عن الهدف الأساسي لاعادة القانون وهو مقاومة صحف الحزب الوطني وحدها وقال ان الصحف الاحتلالية تخرج طافحة « بسب » الصحف العربية والطعن في كرامة أصحابها ومحرريها وقال: ان غاية ما تستطيع الحكومة هو أن تكم الألسنة عن الكلام وتمنع الأقلام من الصرير والأشخاص عن الاجتماع ولكنها لا تستطيع أن تمنع القلوب عن التقلب والعقول عن التفكير والنفوس عن الانفعال . وأشار الي أن الصحف الموالية للاحتلال تنشر ما يكدر السلام ولا تجد من يحاسبها على ما تنشر . وقال « ان الذين اتخذوا صحفهم اشراكا لمنفعة أو شفاعة بين يدى سلطان أو أمير فهؤلاء في سياج من مقاصدهم لا يهدمه قانون المطبوعات » .

<sup>(</sup>١) اقرأ المقال كاملا في اللواء ٢٦ مارس ١٩٠٩ م،

وقد حوكم جاويش ثلاث محاكمات كبرى:

المحاكمة الأولى: حادث الكاملين في السودان (١٩٠٨).

المحاكمة الثانية: ذكري دنشواي ( ١٩٠٩ ) .

المحاكمة الثالثة: تحسين كتاب وطنيتي وكتابة مقدمته ( ١٩١٠ ) .

وفي المحاكمة الأولى حكم بالبراءة وفي كل من الثانية والثالثة سجن ثلاث شهور ولا حاجة بنا الى تفصيل هذه المحاكمات هنا فان المجال لا يتسع لها (١) وكل ما يمكن أن يقال ان جاويش كان في المحاكمات الشــلاث رائعا ، نفس الطبيعة الغنية بالشجاعة والمقدرة الى حد العنف الذي يتسم به والجرأة التي يحملها على سن القلم . كان يعرف تماما الجو حوله . وكان مؤمنا بأنهم انما يريدون أن يتخلصوا منه بالسجن أو النفي أو أي وسيلة أخرى يقاوم الاستعمار بها الأحرار : « أحرار القلم » ولكنه كان مؤمنا كبير الايمان بالله قادرًا على مواجهة المعركة . وقد كان يعرف — كما روى لى صهره الدكتور محمد فهمي الفولى - انه مطلوب للتحقيق في الغد ، أو ربما فتش بيته وطلب لتسليم نفسه أو وجد من يراقبه ويحصى عليه خطواته ، فما كان ذلك ليصرفه قيد أنملة عن برنامجه الطبيعي ، ينام ملء عينيه ؛ ويؤدي واجباته كما هي ؛ ولا يغير من عاداته شيئا فاذا

<sup>(</sup>۱) محاكمات جاويش بالتفصيل في كتابنا « تطور الصحافة العربية » يصدر قريبا .

كان خارج المحكمة وعلم بالحكم أسرع من فوره فسلم نفسه لأقرب قسم بوليس ، لا يتردد ولا ينتظر حتى يخطروه وقد ألف السجن ولم يكن يعده أمرا مزعجا بالنسبة له . وهو فى مسجنه ، كما هو فى خارجه ، لا يضيق بشىء ، يقرأ فى كتابه أو يصلى أو يتأمل دون أن تفارق وجهه ابتسامته وهدوءه ، أينما يحل موضع التقدير والتكريم .

ففى قضية « الكاملين » هاجم حكومة السودان على تصرفها بالنسبة لزعيم ناحية الكاملين ( عبد القادر امام ) الذى ادعى النبوة وتبعه الكثيرون فسيرت اليه حكومة السودان قوة ودارت معركة انتهت بمقتل جنود بريطانيا التى لم تلبث أن حشدت قوات ضخمة وأصدرت أحكامها على ٧٠ بالشنق و ١٣ بالسجن فلما نشر جاويش هذا الخبر وعلق عليه قدم للمحاكمة . ومنع من أن يقدم الأدلة والأسانيد التى تثبت صحة الخبر . وحيل بينه وبين تقديم الصحف السودانية التى نشرت الخبر .

وبدا واضحا من سرعة تقديم جاويش للمحاكمة وتحديد جلسة مربعة ، ومحاولة اخفاء المستندات التى تؤيد رأيه . انه انما يراد ضربه بشدة منذ الشهر الأول لتوليه رئاسة تحرير اللواء بعدما بدأ من عنف مقالاته وجرأته . وقال جاويش أمام المحكمة عبارة واحدة : « انى رويت خبرا بغير سوء قصد » وكانت النيابة العامة قد وجهت اليه تهمة تكدير السلم العام ، ولكن القضاء برأ جاويش في الدورين الابتدائى والاستئناف .

ولم يتوقف جاويش ، بل أنه في خلال المحاكمة التي امتدت

من مايو الى أغسطس ١٩٠٨ ظل يوالى مقالاته العنيفة فى الهجوم على بريطانيا دون أن يجعل لما لقيه من متاعب أثرا فى تخفيف لهجته.

ولم تلبث أن أقتربت ذكري دنشواي في مايو ١٩٠٨ وقد وقعت هذه الحادثة عام ١٩٠٦ واهتز لها الرأى العام العالمي ع وكان للحزب الوطني وصحفه ومقالات مصطفى كامل أثر واضح فى حمل بريطانيا على سحب معتمدها كرومر وقد صادفت ذكرى دنشــواى وجود بطرس غالى ناظر الحقــانية ورئيس المحــكمة المخصوصة التي علقت المشانق قبل نظر القضية تصادف أن كان رئيساً للنظار . وكان فتحي زغلول عضو محكمة دنشواي قد ترقي وكيلا لنظارة الحقانية وكان الحزب الوطني بحتفل بهذه المناسبة دائما وكان لابد أن يتناول « جاويش » هذه الذكري بمقال ، غير انه على طريقته في العنف والشدة لم يتردد في أن يوجه لبطرس غالى وفتحى زغلول أقسى عبارات اللوم والتقريع والاتهام. ولا شك أن تولى بطرس غالى لرئاسة النظار بعد اقصاء مصطفى فهمي واجه روحا من السخط من قبل الشعب ولقي حملة عنيفة من الحزب الوطني ووصف بأنه ثمن الخيانة . وقد كتب جاويش ىقىـول:

« سلام على أولئك الذين كانوا فى ديارهم آمنين مطمئنين ، فنزل بهم جيش الشوم والعدوان فأزعج نفوسهم وأحرق حصادهم ، فلما هموا بصيانة أرزاقهم التى عملوا فى سبيلها بأجسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل انهم مجرمون فسيقوا فى المجلسامهم ، ودابتهم وأرضهم ، قيل المجلسامهم ، ودابتهم وأرضه ، قيل المجلسامهم ، ودابتهم وأرضه ، ودابتهم وأرضه ، قيل المجلسامهم ، ودابتهم وأرضه ، ودابتهم و أرضه ، ودابتهم وأرضه ، ودابتهم و أرضه ، ودابتهم والمرضه ، ودابتهم وا

السلاسل والأغلال ثم صلبوا على مرأى ومسمع من زوجاتهم وأمهاتهم وبناتهم وعيالهم وأصدقائهم وجيرانهم المسلام على تلك الأرواح التى اتنزعها بطرس غالى رئيس المحكمة المخصوصة القضائية من مكانها فى أجسامها كما تنتزع السلوك الحرير من خلال الشوك قبضها بيده فقدمها قربانا الى ذلك الجبار الظالم الغاصب القاهر القائم فى بلادنا بنفاقنا وضعة مقاصدنا المستبد بالأمر فينا بسبب تفرقنا وضعف عزائمنا .

سلام على أولئك الذين وقف هلباوى بك فثار فيهم ثوران الجبارين ، ثم انتنى على رقابهم فقصمها وعلى أجسامهم فمزقها وعلى دمائهم فأرسلها تجرى فى الأرض تلعن الظالمين وتسوعد الآثمن (١) .. الخ .

ولم بلبث جاويش أن اتهم باهانة رئيس مجلس النظار ووكيل الحقانية وقدم للنيابة العامة وجاء فى القرار انه نسب الى «عطوفة الباشا» انتزاع أرواح بريئة بقضائه ليقدمها قربانا للورد كرومر والطعن فى عطوفة الباشا وسعادة فتحى باشا بأن الذى أنطقهما بهذا الحكم الجائر هو رغبتهما فى المناصب ورهبتهما من عظمة الاحتلال وغير ذلك من ألفاظ السباب والفحش كرميهم بخيانة بلادهم وبيعهم ذممهم » .

وكانت الحكومة قد أفادت من تجربة المحاكمة الأولى فوضعت القيود التى تكفل لها الحكم بالادانة وسرعة المحاكمة واعتبار الحكم نهائيا منذ النطق به .

<sup>(</sup>۱) مقال ذکری دنشوای « اللواء ۲۸ یونیة ۱۹۰۹ » •

وأعلن المقطم قبل صدور الحكم بأن المحكمة لن تمكن المنهم من اثبات الوقائع التى ذكرها وعندما صدر الحكم بسجنه ثلاث شهور استقبل ذلك أسوأ استقبال من المواطنين وانهالت البرقيات بالاحتجاج واستمرت أياما طويلة تعطى أعمدة كثيرة فى صحف الحزب الوطنى .

واستقبل جاويش الحكم راضيا باسما وعاد منه أشد صلابة . قلما حان موعد الافراج عنه أخرج فى منتصف الليل حتى لا تستقبله الجموع التى كانت تنتظره فى الصباح فقد حمل فى عربة تحت جنح الظلام الى بيته . وقد احتفل بتكريمه فى فندق شهرد وأهدى اليه « الوسام الوطنى » هدية الشعب الذى اشتركت جميع طوائفه فى تقديمه على نحو رائع مؤلف من ثلاث قطع من الذهب صنعه محمد على الجواهرى بالصاغة وعلقه على صدر أحمد لطفى وكيل الحزب الوطنى . كما أهدى اليه طبق من فضة عليه محابر من خالص اللجين ومعها أدواتها وقد احتشدت الجماهير فى الطرقات المتصلة بالفندق مزدحمة بعشرات الألوف من المتحسين .

وفى كتأباته عن «خواطر السجن » وخطابه فى حقل تكريمه كشف عن نفسيته فهو « لا يتلقى الوسام لأنه من الذهب الوهاج . بل لأنه كرامة ولا يأبى الكرامة الا لئيم » وهو لا يستطيل ولا يتعالى بل يتواضع حين يقول : « أين أنا ممن جاهدوا بأموالهم وأنفسهم وبلغوا بأممهم ما بلغوا من المجد والرفعة » ثم قال ان خدمة الوطن فريضة ولا جزاء على الفريضة .

وعاود انذاره لمن أسماهم أدعياء الوطنية . وأعلن أنه لن يتردد فى مهاجمتهم وعاهد مواطنيه على أنه لن يألو جهدا فى سسبيل الكفاح ولو أسلم جسمه للبلاء وروحه للفناء .

وقال: هذا عهدى فيكم ما حييت. لا ابتغى مالا ولا تشبا، ان الدنيا بمالها وجمالها وكبريائها ووزرائها ، لا تعدل عندى أن كونى معافى فى وطنيتى معافى فى اخلاصى لأمتى وخدمتى لدولتى .

### \* \* \*

وقدم للمحاكمة ١٩١٠ فى نفس موعد القضية الأولى ١٩٠٨ والثانية ١٩٠٨ بتهمة كتابة مقدمة لديوان على الغاياتي « وطنيتي » .

وكانوا قد حققوا معه فى أوائل ١٩١٠ بمناسبة حادث مقتل بطرس غالى لما عرف من صلته بقاتله « ابراهيم ناصف الوردانى » الذى كان من شباب الحيزب الوطنى فى محاولة لاشراكه فى الجريمة . وأن ظل متهما فى نظر الاحتلال والحكومة الموالية له لأن كتاباته فى تقديرهم كانت ذات دخل فى كثير من الأحداث . ولما أفلت من قضية الوردانى جاءت مناسبة كتابة « مقدمة

ولما أفلت من قضية الوردانى جاءت مناسبة كتابة « مقدمة ديوان « وطنيتى » وسيلة طيعة لمحاكمته مع زميله فريد الذى كتب مقدمة أخرى للديوان ولمؤلف الديوان نفسه الذى نصحه جاويش بأن يفر سريعا مختفيا عن الأنظار . أما محمد فريد فقد كان غائبا عن مصر اذ ذاك فى رحلة الى أوربا وكذلك وجهت المحاكمة الى رجل واحد هو «جاويش» محرر العلم والمقيم بالعباسية بجهة ميدان الحرية بملك أنسيخ بها الرازق عوض . والمعروف أن جميع الحرية بملك أنسيخ بها الرازق عوض . والمعروف أن جميع

قصائد الديوان نشرت في صحيفتي اللواء والمعلم كما نشرت مقدمات الديوان بالعلم دون أن يوجه اليها أي اتهام ، ولكن الديوان كله اعتبر حين صدر وسيلة جديدة لتهديد جاويش ولقصف القلم الحر ولو لمدة ثلاث شهور أخرى في ذلك العام ، والواقع ان محاكمات جاويش لم تفلح في تخفيف لهجته أو تغيير اتجاهه . وكان جاويش قد ترك ( اللواء ) الى ( العلم ) ورؤى أن لا يكتب اسمه على رأس الصحيفة تخفيفا لبعض القيود الادارية . ولكن ( العلم ) ظل هو ( اللواء ) الذي كان يحرره جاويش ، نفس الطابع وحرارة الكلمة وعنفها . كانت روحه واضحة في كل صفحة وكلمة .

وقد وجهت النيابة الاتهام الى جاويش لأنه مجد الدبوان وحسنه فى مقدمته وحض على قرائته . وبذلك اعتبر مسئولا عن الجرائم التى كتبت فيها القصائد التى وصفت بأنها تحض على القتل وكراهية الحكومة وتحسين الجريمة . وقد اعتبر فاعلا أصليا مع الغاياتي « لاتيانه عملا من الأعمال المكونة لهذا الكتاب وشريكا للمؤلف وذلك بمساعدة الفاعل مع علمه بالجريمة على

ترويج ونشر هذا الكتاب » .

وكان هذا غاية فى افتعال الاتهام ومحاولة قصف هذا القلم بأى محاولة . وقد نظرت القضية فى ٦ أغسطس ١٩١٠ وقال الدفاع أن المقدمة التى كتبها جاويش قد كتبت قبل فراغ على العاياني من تحرير كتابه وأن القصد منها ليس تقريظ الكتاب . بل الحديث عن الشعر وتأثيره . وبذلك لا يجوز اعتباره فاعلاً أصليا في تلك الجرائم بفرض وجودها .

وأمضى جاويش شهور السجن الثلاثة راضيا قارئا ومتأملا ومفكرا فى أمر وطنه . وأخرج من السجن مرة أخرى على النحو الذي جرى معه فى المرة السابقة فى كتمان وسرحتى لا يحتفل باستقباله وعاد الى الكتابة بمقال عنوانه « ما هى علتنا الحقيقية » يبدو منه أنه صار أشد عمقا فى فهم مبادئه . وان بدا للمرة الثانية أنه قد أصبح يرى أن « التربية الوطنية » أكثر أهمية فى بناء الأمم وأشد ضرورة لمقاومة الاحتلال ونفوذه .

وقد دعا ألى توجيه الهمة الى تكوين نفسية الشباب وتربيتهم التربية الحقيقية التي هي مجمع الفضائل ومبعث الكمالات وقال أن « التربية النفسكية » هي التي تتوقف عليها رفعة الأمم وانحطاطها بل يتوقف عليها عدلها ووجودها . ودعا الى تأسيس معاهد للعلم والتربية تضم أقسامها الحسية والعقلية والنفسية مما لا يوجد في مصر اذ ذاك ودعا الى تأسيس ادارة معارف أهلية .

وكانت هذه هى تجربة السجن . وخبرة المفكر المنطلق غير المقيد خلال ثلاثة شهور وهى ليست انحرافا عن اتجاهه الأول بل تعميق له وليست انصرافا عن المقاومة ولكن توسيعا لنطاق دائرة العمل . ولقد عاش « جاويش » حفيا بالعمل التربوى الى جانب العمل السياسي والاجتماعي خلال هذه الفترة . وكان ممكنا

أن يقدم ثمرة ضخمة فى هذا المجالَ لولا أن السياسة كانت تشده دائما المها .

وبعد فهل كانت هذه المحاكمات هي نهاية الشوط ، الواقع ان لا . فقد بدا واضحا ان الدائرة تضيق على جاويش وأن الطريقة في الخلاص منه كانت هي أهم ما يشغل خصومه من رجال الاحتلال وأعوانهم من الحكام .

وكان السؤال هو: هل سيترك الاحتلال «جاويشا» وقلمه الحر، وهل يدخله السجن كل عام مرة، ثم مر عام ١٩١١ دون أن يدخل جاويش السجن . وكان قد بدا يعمق عمله الثاني في مجال التربية والخدمة الاجتماعية وبناء العقول والنفوس . وأخذ يتوسع في مجال انشاء المدارس والجمعيات والمؤسسات والنقابات .

يتوسع فى مجال انشاء المدارس والجمعيات والمؤسسات والنقابات. وكان هذا الاتجاه أشد خطرا على الاحتلال من الكلمات الداوية التى تمثل الأبخرة المتصاعدة فى الهواء. ذلك ان بناء الشباب أشد خطرا من الكلمة النارية المشبوبة.

ولذلك كان لابد من « اجراء » حاسم للتخلص من جاويش ومن الحركة الوطنية والقضاء على هذا الصنف من العاملين على نحو آخر .

# معاركه ومساجلانه

كان لابد أن تثير مواقف « جاويش » معارك فى المعسكرات الأخرى ، هذه المعارك التى لم يكن يحجم عن أن يخوضها بنفس العنف والمرارة التى عرفها قلمه فهو لا يجامل فى الحق ، والانسان عنده اما على الرأى الصحيح فى الوطنية والايمان بالحرية والدفاع عنه ، أو هو منتفع أو عميل لخصوم هذا الوطن ولا وسط .

ومن أجل هذا دارت المعارك بينه وبين البارزين فى المعسكرات الصحفية الأخرى: أصحاب المقطم ، ولطفى السيد محرر الجريدة ، وعلى يوسف صاحب المؤيد ، ورشيد رضا ، منشىء المنار •

### \* \* \*

أولا – أما أصحاب « المقطم » فقد كانوا عملاء الانجليز علانية ـ لا سيما فى هذه الفترة وحتى الحرب العالمية الأولى ؟ ولقد كانت مقالات الدكتور فارس نمر فى خصومة اللواء ومصطفى كامل ومحمد فريد غاية فى العنف ، هذا العنف الذى كان بحمل الألفاظ المقدعة ، مع اللؤم والمكر ، فى الدس والتآمر على نحو

غَانة فى القسوة ، وكانت حملاتها كلها موجهة فى هذه المرحلة الى جاويش والى صحف الحزب الوطنى .

وكان « المؤيد » — وهو جريدة الخديو — يسير فى نفس الصف المحاسن للاحتلال بعد أن تم الاتفاق بين غورست وعباس ، وكانت « الجريدة » دائما على نفس الطريق فى محاسنة الانجليز ، ولذا فقد حملت الجريدتان على جاويش واللواء والعلم من بعده ، بمناسبة اعادة قانون المطبوعات ، وظهور قوانين تقييد الصحف أكثر مما حملا على الحكومة نفسها .

ولطالما قدم أصحاب المقطم كتابا أمثال « ولى الدين يكن » لمهاجمته بشدة على أساس الخلاف فى وجهة النظر بينه وبينهم حول متابعة الانجليز أو خصومتهم وحرض ولى الدين يكن على هجاء جاويش فقال انه: لا رادع له من الحاكم ، ولا رادع من المحكوم ، متنقل من سجن الى سجن ، لا يحب الانجليز ولا يحب الفرنسيين ، ولا يحب العثمانيين (۱) الخ » .

وقد كان الخلاف واضحا بين جاويش وأعوان الانجليز من الأتراك، أمثال ولى الدين يكن ، أو أعوانه من السوريين أمثال أصحاب المقطم .

ولكن « جاويش » لم يكن يدعهم يقولون كلمة كاذبة حتى يوجه اليهم أعنف النقد .

وفى موقفين من أبلغ المواقف هاجم ادعاءهم ( أولا ) عندما

<sup>(</sup>١) المقطم - ٣٠ مارس ١٩١٠ م

ادعوا انهم كانوا السبب في نوال تركيا الدستور فكشف لهم جاويش عن حقيقتهم:

«لقد أقام فينا أصحاب المقطم السنين الطوال ، فكانوا حجاج بيت اللورد كرومر الحرام ، يتعبدون بطوافه ، ولثم حلقة بابه ، استصفاهم ذلك اللورد بعد أن عجم عودهم ، وغمن قناتهم ، فوجدهم كما يشاء دهائا وملقا ومكرا وخداعا ، وجدهم أكفر الناس ببلد أثقلهم باللحم والشحم ، وأنقذهم من الفاقة والعدم ، وكونهم بعد أن أكلتهم بلادهم ، ثم لفظتهم لفظ القدر ، ولو علمت فيهم خيرا لأبقتهم لها ذخرا حتى يفيدوها بفلسفتهم ، ويصلحوها بعلى حكمتهم ، أقام فينا أولئك الفلاسفة عمرا طويلا فكانوا ربيئة الانجليز ، لا يتركون خبيئة من الخبايا ، الا نقلوها اليهم كما يشاء لهم أولياؤهم من المحتلين ، ولو علم اللورد كرومر بأقدر منهم على السعاية والوشاية والافساد لضرب اليه آباط الابل ، منهم على السعاية والوشاية والافساد لضرب اليه آباط الابل ، وترويج سياسته البائرة » (۱) .

(ثانیا) هاجم المقطم مرة أخرى بعنف لموقفه من معركة مد أجل امتیاز قناة السویس سنة ۱۹۱۰ وكانت الوزارة القائمة قد تقدمت الى مجلس الشورى بمد أجل امتیاز قناة السویس الذى ينتهى ۱۹۶۸ الى عام ۲۰۰۰ فى نظیر منح مصر مبلغا كبیرا من المال ، فقد وقفت الصحف المصرية كلها تقاوم هذه المؤامرة الا المقطم

<sup>(</sup>١) العدد الصادر في ٨ سبتمبر ١٩١٨ من اللواء .

الذي توعد المصريين بالخسران لضياع الصفقة فلم بلبث «جاويش» أن كتبت تحت عنوان ( لا كرامة لمأجور ، ليخرس المقطم ) .

« ما بال أولئك الغرباء عنجميع الأوطان كلما رفع وطنى صميم صوته فى شأن من شئون وطنه صاحوا بأنكر صوت ناقمين ؟ وما حكوه طاعنين ? وسخروا منه حاقدين ? عرفت الأمة هؤلاء الأعداء الذين لا يهنأ لهم عيش الا اذا ضاع لها حق ، وعرفت صحيفتهم الصفراء بوقا للاحتلال بصوت فيها فتردد صبداه ، والة يديرها فتستدير .

ظهر مشروع قناة السويس فتلقفته الصحافة الوطنية بالتسوئة والتخطئة ولم تأل جهدا فى بيان ما استتر فى ثنايا هذا الموضوع ، ولكن « المقطم » الذى هو انجليزى أكثر من الانجليز ، قام نذيرا للأمة بالويل والثبور يهددها ان رفضت المشروع فانها تخسر خسارا ما منه عوضه ، قام بتصيد المزور والمختلق من الأقوال ، يريد بها أن يلبس الأمر على الأمة ، ويتظاهر بأنه مصرى أكثر من المصريين فاذا جاهر نائب برفض المشروع شتموه ، واذا خطأه مخروا منه وأنبوه ، واذا سوأه كاتب أنحوا عليه وطعنوه كأن مصر قد ثكلت أهلها ، ولم يبق من ينطق بلسانها الا نفاضة الآفاق ، جاش الحقد فى صدر تلك الصحيفة فكتبت أمس فصلا تنفث فيه سسم الضغن على المصريين ، وأخسذت تطعن في المصريين ، وأخسذت تطعن في (مدكور بك) (۱) وغيره من صفوة المصريين ، زاعمة لذاتها ان من

<sup>(</sup>۱) أحد أعضاء الجمعية التشريعية الذين هاجموا مشروع مد امتياز القناة .

لم تلفظه قريبا سوق العرب وكفر شيما (١) فليس بسياسى ؟ وان السياسة وقف على هاتين القريتين . من لم ينبت منهما لم يكن بسياسى ؟ ولا يعرف كيف يخدم الأوطان ، يحاول المقطم أن ينال من نائب عظيم هو مدكور بك بقحته ، لأنه رفع صوته عاليا ، ووضع تلك المذكرة ، المشهورة التي كشفت عن هذا المشروع الستار ؟ وأظهرت ما كان مضمدا من الأسرار .

ألا فليخرس المقطم ، فانه أحقر عند الأمة من أنْ تلقى له بالا أو تقيم لحماقته وتضليله وزنا .. » (٢) .

٧ — أما « الجريدة » فانها منذ اليوم الأول لها ، وهي موالية للاحتلال على نحو فيه ذكاء وبراعة ، فهي تدعى انها تمثل وجهة نظر أصحاب المصالح الحقيقية ، وهم أصحاب البيوتات والقصور وممثلو الطبقة الأرستقراطية المصرية التي كونها كرومر وقدمت ولاءها للانجليز ، وتؤمن الجريدة بأن الاحتلال أمر واقع لا سبيل لمقاومته ، ومن المصلحة الانتفاع بما يمكن الحصول عليه . ولكن المواقف المتوالية كانت تكشف تبعية الجريدة يوما بعد يوم ، ولم يكن طيبا من الجريدة على لسان لطفي السيد فيلسوف الحرية أن تؤيد عودة قانون المطبوعات ، ومن رأى جاويش انها فعلت ذلك لأنها تعلم انه لن ينفذ عليها .

وفى الوقت الذى يدعو فيه الحزب الوطنى الى مجلس الأمة المنتخب المشل للأمة يذهب لطفى السيد الى أن « مجلس

<sup>(</sup>١) القريتان اللتان ولد فيهما فارس نمر وصروف .

<sup>(</sup>٢) العلم ١٩ فبراير ١٩١٠ •

الشورى » الذى صنعه الانجليز ، يصح أن يطلق عليه مجلس الأمة ، ويقول جاويش فى استهلال احدى معاركه مع مدير الجريدة : الأمة ، ويقول جاويش فى استهلال احدى معاركه مع مدير الجريدة المجلس المثل للأمة ، ذلك المجلس الذى نطالب به ونلح فى طلبه ، لأننا الآن محرومون من مجلس يمثل الأمة تمثيلا بكافة طبقاتها ، واذا جارينا مدير الجريدة فى اعتبار مجلس الشورى (١) ممثلا للأمة لاعتبر ان كل ما يقرره كأنه صادر عن مجموعها ، وهذا ما لا يقول به أعضاء الشورى أنفسهم فأين هذه القواعد التى يقررها الآن مدير الجريدة من مبدأ سلطة الأمة الذى ينادى به فى كل حين ? هل يتفق هذا المبدأ الشريف السامى مع اعتباره مجلس الشورى بنظامه الحاضر ممثلا للأمة أمام السلطة التنفيذية ؟

ثم يعرض « جاويش » لما ذكره لطفى السيد من أن « لهجة » اللواء تغيرت مع الجريدة بعد موت مصطفى كامل ، وفسر ذلك على هذا النحو: اننا عندما رأيناك تنوح على فقده — أى مصطفى كامل — مع النائحين ؛ وتدعو الى اقامة تمثال له يمثل الوطنية الحقيقية — رجونا أن يستقيم أمرك ؛ وتخلص فى خدمة أمتك . وأعاد رأى لطفى السيد فى اللواء فى أكثر من موضع .

<sup>(</sup>۱) المعروف ان مجلس الشورى ليس مجلسا منتخبا على النحو البرلماني الدستورى وان رأيه ليس ملزما للحكومة . وقد صنعه الانجليز بعد أن الفوا الدستور ،

- ١ صاحب اللواء الكافر الذي لا ينطق الا بالكفر .
- ٢ سياسة اللواء خرقاء ، وكتاباته نوبة عصبية ليست من العقل في شيء .
- قوله عن خطبة مصطفى كامل فى حفل انشاء الحزب الوطنى فى ٢٧ أكتوبر سنة ١٩٠٧: ناقل الكفر ليس بكافر.

وقال (جاويش): اذا كان ما تحتوى عليه خطبة الاسكندرية كمرا ؛ فالايمان فى مذهب « الجريدة » هو الرضا بالاحتلال ؛ وعدم المطالبة بالاستقلال وهل يمكن أن يقال ان حزب الأمة متحد مع الحزب الوطنى ؟

وأشار (جاويش) الى موقف لطفى السيد من الذين هاجموا تكريم كرومر عند انتهاء مدة حكمه ؛ وحملة مصطفى كامل عليه اذ ذاك ؛ قال جاويش: «أنسيت حملته الصادقة على الجريدة عندما كنت تدعو القوم الى اقامة احتفال بلورد كرومر ? وتنشر فى صحيفتك (الجسريدة) هذه العبارة: « ومما يذكر لجناب اللورد كرومر من علو الهمة والثبات على مبدأه أن كبار الأعيان طلبوا اليه أن يقدموا له هدية تذكارا لشخصه يذكر به المصريين الذين أقام بينهم هذا الزمن الطويل موفور القسط من الرفعة الذاتية والشمم وحسن اللقاء والحلم ».

وردد جاويش — فى مجال تصوير الفرق بين مفاهيم الجريدة واللواء للوطنية قول مصطفى كامل « ان سياسة الجريدة تدلنا على انها أشد الجرائد تعلقا بالاحتلال وحسبنا قدحها فيمن استنكروا

الاحتفال باللورد كرومر ، أعدى أعداء المصريين ، والطاعن على الاسلام والمسلمين » (١) .

وأضاف جاويش قوله: « ولا عجب من أن يكون مدير الجريدة هو الآلة الخادمة لهذه السياسة .

#### \* \* \*

وتدل هـ ذه الصورة على مدى الفارق الواضح بين اتحاه جاويش واتجاه لطفى السيد ، هذا الاتجاه التى تبدى من بعد في صورة أخرى ، عندما هوجمت طرابلس الغرب ، فنهضت مصر كلها لتدافع عنها ، وتقدم لها الأموال والرجال والأسلحة ، لمقاومة الاحتلال الايطالى العنيف ، الذى كان يدمر السواحل الليبية جارة مصر ؛ هنالك تصدى لطفى السيد للأمر فسخر من المصريين لموقفهم من طرابلس ، وقال : ما لنا نحن وهذا الأمر ? وقال ان ما يحدث هناك لا يهم مصر ولا دخل لها فيه ، ودعا الى سياسة المنافع لا العواطف ، ودعا الحكومة الى محاكمة من يحملون لواء الدعوة الى مساعدة طرابلس .

وهنا تصدى له « جاويش » فى أكثر من حملة ..

« لقد خسر الذين فتنتهم وساوس صدورهم ، وأعمتهم عن الحق سخافات مكتشفاتهم ، يحاولون أن يصرفوا الأمة المصرية الاسلامية عن تخفيف ويلات اخوانهم الذين أغارت عليهم دولة الخيانة والغدر .. اخوانهم في الجوار ، اخوانهم في الانسانية .

<sup>(</sup>١) ١٩٠٧/١١/١٧ .. اللواء .

« ان مساعدة المصريين للدولة العثمانية مساعدة حربية أمر لا يصح معه اتهامهم .. بالتعصب » (١) .

ولم يلبث أن وجه اليه نقدا تحت عنوان: « الى مدير الحريدة: أى عدو نفسه » هل نقمت منا أن ندعو المسلمين لنجدة المسلمين ، وان تستنفر الموحدين لاغائة الموحدين ، فماذا كنت تريد ? ان الأمر لم يزد على أعمال الاعانة ، أعمدنا الى السيوف فسللناها ? والى البنادق فصوبناها ? والى الرماح فشددناها ؟

أى عدو بلاده ، رأيت مصر العزيزة مشرفة على موسمها المالى ، ثم رأيت بنظارتك كيف تجلب اليها الأموال من كل جانب ، فعز عليك أن تحسد ذا نعمة ، وشق على نفسك أن يستفيد غيرك من أصحاب المزارع ، ثم علمت ( ومثلك من تعلمه الفلسفة ) .

مكانك مكانك أيها الجبان فمالك بميادين تميتك صورتها ? وتصعقك ذكراها ? ان لم تشأ فخير لك أن تحفر الأرض بأظافرك ، وأن تتردى فيها ، ثم ارطم رأسك بالحجارة حتى يخرج من دماغك ذلك المخ الذى كان سبب شقائك وأصل بلائك » (١).

٣ – أما معاركه مع الشيخ على يوسف صاحب المؤيد فقلا كان قوامها اختلاف الفهم بينهما واختلاف الهدف ، فعلى يوسف هو الشاب الأزهرى الذى لم يكمل تعليمه والتقطه الخديو عباس الطموح ليفتح له صحيفة كان لها ثقلها فى العالم الاسلامى ، وقد سار فى ركبه طوال حياته كان معه فى الفترة الأولى داعيا الى

<sup>(</sup>١) العلم - ٣١ أكتوبر ١٩١١ م

الوطنية ومحاربا الانجليز ، ولما تم التفاهم بين الانجليز والخديو يعد خروج كرومر وقدوم غورست تحول عن الحركة الوطنية وسار وفق خطة « المحاسنة » التي رسمها كرومر وقامت على الساسها صحيفة الجريدة ، ومن هنا كان هجومه على الحرب الوطنى ، واتهامه اياه بالتهييج .

ولقد وقع الخلاف كثيرا بينهما ، ففى الوقت الذى نحى السلطان عبد الحميد وهاجمت حكمه كل الصحف أخذ صاحب المؤيد يدافع عنه مما حمل الحكام فى الدولة العثمانية على منعه من دخول الممالك العثمانية وتوالت كتاباته على طريقة المقطم فى التفريق بين الترك والعرب » (١).

ولعل أشد مواقف جاويش عنفا فى مهاجمة على يوسف كان فى مناسبة تأييد المؤيد لتقييد حرية الصحافة ، ومهاجمته للقضاة الذين حكموا ببراءة اللواء وجاويش فى قضية الكاملين ، وتجريحهم .

غير ان عبارات « جاويش » فى مهاجمة على يوسف كانت قاسية وعنيفة فقد كان يذكره بأنه خرج من بلصفورة زرى الهيئة ، وانه لم يكمل تعليمه فى الأزهر ؛ وأن قلمه خلق من اللؤم وانه اختطف احدى كرائم الأشراف فتزوجها .. على ذلك النحو الذى تراه فى مقاله عنه فى ٢٥ مارس ١٩٠٩ فى العلم « ما بلغت الرذيلة

<sup>(</sup>۱) العلم \_ يناير ١٩١٠ .

ولؤم الطبع من رجل مقدار ما بلغت من صاحب المؤرد .. النخ الخ .. » .

إلى المناقبة مع (رشيد رضا ) فقد كانت شبيهة بخلافه مع لطفى السيد مدير الجريدة يضاف اليها أن رشيد رضا في هذه الفترة بالذات ( بعد عزل عبد الحميد سنة ١٩٠٩) قد أخذ يهاجم حكام الدولة العثمانية ويؤيد خطة العاملين باسم الحركة العربية في الشام ، وهي الحركة التي عقدت مؤتمرها في باريس ١٩١٤ ، وقاومت استبداد حاكم سوريا القائد التركي باريس ١٩١٤ ، وقاومت استبداد حاكم سوريا القائد التركي أحمد جمال باشا ، وكان من نتائجها التفاهم الذي وقع بين انجلترا والعرب عن طريق الشريف حسين وقيام الثورة العربية ، وتوقيع اتفاقية ( سايكس باكو ) بين فرنسا وانجلترا ، وتقسيم الشام بأجزائه والعراق بينهما ، وصدور صك وعد بلفور لاقامة وطن قومي لليهود في فلسطين .

كان « رشيد رضا » يمثل اتجاه العرب فى الشام الى الانفصال عن الدولة العثمانية ، وهو اتجاه أملته الضرورة والأحداث ، وأبرزها محاولة الاتحاديين ، (الذين حكموا عام ١٩٠٩) تنفسذ سياسة « تتريك العناصر » وهى سياسة الجامعة الطورانية ، وقد كان بعض ضلط الاتحساديين يعارض هذا الاتجساه كأنور باشا .. و ..

وكان اتجاه الحزب الوطنى وجاويش وعدد من مفكرى العالم الاسلامي أمثال شكيب أرسلان وغيره يهدف الى معارضة الاتجاه الاستعماري الذي يرمى الى تمزيق الدولة العثمانية ، باعتباره من وسائل القضاء على قوة العالم الاسلامي المجتمعة ، وغابته التهام الأقطار المختلفة ، وفي مصر بالذات لم يكن الموقف يتطلب مهاجمة الدولة العثمانية ، وانما كان مطلوب تركيز العمل في مقاومة الاحتلال البريطاني ولا مانع من مساندة الدولة العثمانية .

فالخلاف بين رشيد رضا وجاويش هو خلاف بين وجهتي النظر السائدتين في ذلك الوقت ، وقد كان جاويش في المعسكر المعادي للانجليز دائمًا بصرف النظر عن أي اعتبار آخر ، وكان مع زميله محمد فريد يقاوم مشروع تقويض المملكة العثمانية واقامة خلافة عربية بدلا منها وقد عارض جاويش مشروع رشيد رضا الذي أطلق عليه « مدرسة الدعوة والارشاد » باعتباره عملا موجها ضــد الحركة الوطنية ، فقد أشار جاويش الى أن رشيدا كان متفاهما مع الانجليز بشأن هذا الموضوع وكان ذلك مرجفا المحزب الوطني خصم الانجليز وكان الشيخ رشيد قد اتصل بغورست معتمد بريطانيا لهذا الغرض سنة ١٩١١ وقد بلغ « جاويش » في الله معركته مع رشيد رضا غاية العنف ، ومقاله ﴿ المنار ضال صفيه ﴾ في مجلة الهداية ( مايو ١٩١١ ) يمثل هذا الاتجاه ، وقد توالت مقالات الإنهام بينهما في المنار والهداية وبلغ في هذا الأمر قولًا جاويش عن رشيد أنه « ليس داعيا الى الله بل الى نفسه ، وانه يتخذ الدعوة الى دين الله سبيلا الى الشهرة وسلما الى الصيت .. » وأشار الى أنه كان عدوا للأمير في غير موضع من صحيفته ، ثم أصبح يرجو عطفه ويبتغى فضلَه ، وكان عـــدوا للمؤيد فى كثير من المواطن ثم أصبح ظهيرا له .. (١) .

وكان الشيخ رشيد قد اتهم جاويشا بأنه ليس صالحا للحديث عن الدين ، وهذه عبارته « لا عبرة بكلام الشيخ جاويش فى انكار حديث ( نبوى ) ولا فى اثباته فانه ليس له فى علم الحديث شىء وهو جرىء على القول فى الدين بالهوى والرأى ، حتى انه أنكر بعض أحاديث الصحيحين بغير علم ، فهو ينكر ما لا يوافق عقله ورأيه » (٢) .

وكان انشاؤه مجلة الهداية فى نظر البعض محاولة لمنافسة مجلة المنار التى يصدرها رشيد وقد امتدت مواقف الخلاف بين جاويش ورشيد فيما بعد خلال هجرة الأول الى تركيا وأوروبا.

### \* \* \*

وقد جرى على ذلك « المنفلوطى » أحد كتاب المؤيد اذ ذاك في هجومه على جاويش وعبارته المشهورة التي رددها مصطفى صادق الرافعي في رسائله الى الشيخ محمود أبو رية هي:

« لولا مقامه فى الهجاء ؛ ووجوده فى اللواء ؛ لكان هو وفريد وجدى سواء » وقد على الرافعى على هذه العبارة بقوله : لو رأيتم الشيخ عبد العزيز جاويش لرأيتم الأدب والرقة والذكاء والألفة فى رجل واحد ؛ وهو بعد عالم مدقق ؛ يحمل شهادة علم النفس وفن

<sup>(</sup>١) أبريل ١٩١١ ــ الهداية .

<sup>(</sup>٢) م ١٧ ج ٣ المنار ص ١٨٧ .

التصوير من جامعة كمبردج ، وشهادة دار العلوم ، في حين ان الذي كتب عنه يحمل شهادة التقرب من سعد زغلول » ..

\* \* \*

والحق فان فترة التألق فى حياة « جاويش » بالرغم من قصر عمرها خلال أربع سنوات كانت حافلة عامرة ، خصبة لم تكن عملا صحفيا محضا ولا عملا من أجل مصر والعالم الاسلامى فى مجال السياسة فحسب بل كان لها مجال آخر ، هو مجال التعليم والتربية ، والاصلاح الاجتماعى وهو مجال توقف بهجرة جاويش ، ثم امتد بعد عودته حتى أوفى على نتائج دانية القطوف .

وفى خلال فترة التألق عمل جاويش من أجل بناء المدارس وجمع التبرعات لها ، وانشاء المعاهد الليلية وايفاد البعثة الأزهرية الى أوروبا ، وانشاء مجلة الهداية واصدار عديد من الكتب .

وكل هذه أعمال تدخل دراساتها فى جوانبه المتعددة : معلما ومصلحا ، ومؤلفا وباحثا ومفكرا ..

## المرحلة الثالثه مرحكة الهجرة والاغذاب

كانت كل الأحداث فى حياة « جاويش » فى السنوات الأخيرة توحى بالهجرة ، فقد ضيقت حلقات الرقابة والمحاكمة ، وتضاعفت عوامل الاضطهاد والمحاسبة ، وحوكم عام ١٩٠٨ فى قضية الكاملين ، وعام ١٩٠٩ فى مقال ذكرى دنشواى وعام ١٩١٠ فى تقديم كتاب وطنيتى ، أما عام ١٩١١ فقد كان عاما من الاضطهاد والترصد ، ولمعت فيه لأول مرة كلمة النفى أو الابعاد .

وكانت معركة طرابلس بين الايطاليين والدولة العثمانية ، وهي المعركة التي حاربها « جاويش » بكل قطرة دم في جسده ، لم تكفه الكتابات النارية في الصحف ولكنه كان يعمل بهمة ، يجمع الأموال، ويهرب الأسلحة ، والمجاهدين وكان قد أعد وسائل كفيلة بذلك بواسطة أخوته أحمد وعبد اللطيف التجار في منطقة الضبعة غربي الاسكندرية .

وعاش عام ١٩١١ مضربا ، كانت كل الأحداث تحمل طابع التآمر عليه وفى أكثر من اشارة بجريدة العلم تكشف عن مراقبة جاويش ومصاحبة رجال البوليس السرى له مصاحبة الظل فاذا سار ساروا وراءه ، واذا ركب عربة امتطوا دراجة ، وتستمر الرقابة حتى منتصف الليل ، وبين آن وآن يزوره هذا أو ذاك من

المختصين ليسألوه عن جمعية أنشأها أو أموال جمعها ، وأشار جاويش الى أن هناك من كان يلقاه نازلا من قطار فى الاسكندرية مثلا فيحدثه عن الحزب الوطنى وحرب طرابلس وحرية القلم ويكتشف بينه وبين نفسه انه من البوليس السرى (١).

ثم تواترت الأنباء بأنه يؤلف جمعية سرية ، ونشرت الصحف الأجنبية هـذه الأخبار ، وطلبت جريدة الغازيت الفرنسية من مندوبها فى القاهرة أن يحدث « جاويش » حول هذه المسألة ، وقد دار بينهما حديث طويل سخر فيه من فكرة ايجاد أى جمعية سرية ثورية فى القاهرة ، وأشار الى أنه لا يعرف شيئا عن هذه الجماعة الا منذ ورد اسمه على لسان شاب يدعى ابراهيم فرج الذى قرر أنه جمع نقودا وسلمها اليه بقصد وقفها على مشاريع التعليم ، وانهم عثروا عنده على أوراق منها ورقة كتبها وهـو متأثر بالشراب .

ويبدو أن « جاويش » قد اتجه فى خلال السنوات الأخيرة الى توسيع نطاق العمل فى اصلاح التعليم ، وكون لجانا صغيرة فى البلاد لجمع الاكتتابات اللازمة ومن بين هذه اللجان لجنة أنشئت فى القاهرة باسم جمعية تشجيع التعليم الحر ، وقد أثارت هذه التبرعات ثائرة الاحتلال ، الذى ظن أن هذه الجمعية لها باطن غير ظاهرها (٢) .

<sup>(1)</sup> Ilah - .7/0/119 e 01/11/.191 ·

<sup>(</sup>٢) العلم - ٢ يوليو ١٩١١ •

ولم تكد تمر أيام قليلة حتى ذكرت صحف الحزب الوطنى أن الحكومة تفكر فى وضع قانونين أحدهما لتضييق الاجتماعات والمحاضرات والثانى للنفى السياسى ووضح أن الهدف من اذاعة هذه الأنباء هو ازعاج الوطنيين ، وقد سارع جاويش فكتب فى هذا المعنى وكشف الموقف ؛ وروى كيف جاءه رسولهم وكان على وشك السفر الى احدى عواصم المديريات لحث الناس على تأسيس النقابات الزراعية وشركات التعاون المنزلى والتعاون المالى فقال له: انهم يرجونه ألا يسافر ، فان فى ذلك ما يغضب الانجليز ويحملهم على وضع قانون للخطابة والاجتماع .

ولكن جاويش لم ينتصح ولم يذعن وقال انه سيظل يعمل حتى تصادر حربته ثم تطور الموقف فبدأ الهمس ، بعزم الحكومة على نفى جاويش بحجة الخوف من أن يحدث فتنة لا تقوى الحكومة على اطفاء لهمها .

وواجه جاويش الموقف بصراحته المعهودة وكشف عن مؤامرة نفيه ؛ وقال أن هذه بدعة لم ترها مصر من قبل فى أشد عهودها سوادا .

وقال أنه قد أعد نفسه لمواجهة كل حادث ، وتأهب لكل موقف صابرا محتملا موقنا « بأن كل باطل زائل وأن العاقبة للمتقين » . وقال « لقد عركتنى الحوادث قديما فلم تنكشف الا عن نفس لا تروعها مثل هذه النذر » وأنه عندما اختار لنفسه هذا الميدان كان يعلم بأنه سيلقى فيه الكثير من المتاعب والأهوال ، وأنه كان يستطيع أن يفعل غير ذلك ويكون من مأجورى الوزارات ، وقد

جرب السجن فلم يغيره ، أما النفى فان فعلوا « فليجدن منى عزمة تستصغر النوازل الفظيعة — وقلبا يتضاءل الكوارث المربعة » •

« ليذهبوا كل مذهب ، فان دانت لهم الأرض بأقطابها ، وخضعت لأحكامهم مشارق الأرض ومغاربها ، فليتخذوا لى فيها ما شاءوا من الكهوف والأغوار وليحيطوني بأسوار من الحديد والنار ، فليذهبن الباطل ولو عزت أنصاره ، وليدومن الحق وان خفست آثاره .. » (١) .

\* \* \*

كل هذه النذر كانت ارهاصات الهجرة ؛ التى لم تقع الا فى فبراير ١٩١٢ ، عندما بلغت الأمور غايتها من التضييق والتآمر ؛ وفى مراجعات كثيرة كان هذا هو السبب الفعلى الذى أغرى «جاويش» بالهجرة حيث تبدو صورة محاولة ضخمة لاتهامه فى أمر خطير يؤدى به الى محاكمة حاسمة ، أو نفى يلزمه الاقامة فى الحدى الجزر النائية ؛ وقد ذكر لى الدكتور محمد فهمى الفولى شقيق زوجة جاويش انه اكتشفت برقيات متبادلة بين المعتمد البريطاني فى مصر وحاكم جزيرة مالطة بشأن الاستعداد لاستقبال جاويش ، وان حاكم الجزيرة رفض استقباله وقال انه يرى أن يرسل جاويش الى أى جهة أخرى اتقاء لمتاعبه . ومما يذكر أن بريطانيا كانت قد بعثت فيما بعد الى الجزيرة عددا من الوطنيين المص من .

<sup>(</sup>۱) العلم - ۲۱ أغسطس ۱۹۱۱ .

وقد صور جاویش هذا المعنی علی نحو غامض بعد عودته من منفاه في أواخر عام ١٩٢٣ فقال « خرجت لكيد عمله سعيد باشا ( وزير الداخلية اذ ذاك ) لأنه حينما أعيته الحيل دبر لي أمرا ، وأراد أن يبطش في شخصي بالحزب الوطني كله كما فعل ذلك غير مرة من قبل .. وقد تهيأ وتأهب للوثوب ودبر أمرا فظيعا ، اقول انه فظيع يعرفه أفراد أحياء يرزقون ، فقد ذهب الى الانجليز ، ووشى بى فى أمر اسلامي مصرى محض ؛ كان لخمير طرابلس فلما رأيت الأمر يكاد يفضي الى ما لا نحب ؛ والى اعتقالي ؛ رأيت أن أخرج لا فرارا ولكن استعدادا ، كما يحصل في الحرب من التقهقر الذي لا يكون الغرض منه الفرار ، وذهبت الى تلك البلاد الحرة » (١) ، ولطالما ذكر جاويش « الهجرة » في كلماته وأشار اليها قبل ذلك بسنوات وقال « انما يحبب الى الانسان الاقامة في وطنه أمران التضامن والعدل ، فاذا تقوضت فيه أركان العـــدل مالت النفس الى مغادرته الى غيره لا انسلاخًا منه ولا كراهية له ، ولكن قد تلجيء الضرورات المرء الى النزوح عن بلده وهو أشد ما یکون تعلقا به وتذکرا له واشفاقا علیه اذا کان مطرودا منه مشردا عنه » .

<sup>(</sup>١) جريدة الأخبار \_ ١٩٢٣/١٢/٣١ ،

## أولا: في تركيا الاتحادية

طالت مرحلة الهجرة وامتدت اثنى عشر عاما (١٩١٢-١٩٢٣) ومضت على ثلاث فترات: فى تركيا الاتحادية وفى ألمانيا وفى تركيا الكمالية وكان «جاويش» قد غادر مصر فى مارس ١٩١٢ فالى أين يذهب أكان من الطبيعى أن يذهب الى بلد لا تحتله بريطانيا التى كانت تتآمر للقضاء عليه ، فاختار تركيا ، وكان جاويش يعرف حكام تركيا بعد سقوط عبد الحميد ، وقد زار استانبول . عام ١٩٠٩ بعد الانقلاب ، وله معرفة وثيقة بالرجال البارزين اذ ذاك من الاتحاديين : طلعت ، أنور ، عصمت وغيرهم . .

ولقد كان واضحا أن « جاويش » لا يذهب الى تركيا ليكون لاجئا سياسيا فذلك أمر .. يختلف عن تفكيره ومنهجه ، وانما يذهب ليفتح جبهة جديدة لعمله فى سبيل تحرير وطنه ، والدعوة الى مقاومة بريطانيا ونفوذها فى العالم الاسلامى كله .

ولذلك فقد كاشف الزعماء الاتحاديين برغبته ، فأتاحوا له الفرصة للعمل ، فأنشأ صحيفة (الهلال العثماني) وأصبحت دارها موئلا للعاملين في المجال السياسي ، والدعاة الى الحرية ، والمقاومين للنف وذ البريطاني الفرنسي الذي كان على وشك أن يلتحم في أضحم مؤامرة ضد العالم الاسلامي كله .

واتجاه « جاويش » واضح صريح ، آنه دائما فى الجبهة التى تخاصم الانجليز ، ولن يكون فى الجبهة الأخرى .

وكان هذا معسكرا معروفا صريحا ؛ يتخذ من الدولة العثمانية منادا لمقاومة بريطانيا ، ومحاولة المحافظة على وحدة العالم الاسلامي والقضاء على مؤامرة تمزيقه (التي حققتها بريطانيا بعد الحرب العالمية الأولى).

وفى الفترة التى سبقت الحرب ، كان جاويش يصدر جريدة « الهلال العثمانى » التى جعل هدفها الدفاع عن حقوق مصر فى الحرية والاستقلال ، ومناهضة الانجليز فى كل مكان ، وأقام دارها فى حى شعبى فى استانبول ، هو حى حيدر باشا ، ثم انتقلت فيما بعد الى حى جامع بايزيد ، فكان مجلسه يضم كل المسلمين والعرب الذين يردون تركيا ، من الهنود والجزائريين والجاويين ، ومن مختلف بلاد العالم الاسلامى ، يلتقون ويتحدثون معه عن أمورهم .

وكان جاويش أول المهاجرين ، ومن بعده هاجر كثيرون الى تركيا : محمد فريد وصل بعده بشهر واحد ، ( مارس ١٩١٢ ) ؟ ثم عبد الملك حمزة ، اسماعيل كامل ، عوض البحراوى ، الدكتور أحمد طاهر ، الخ ..

وعندما اندلعت نار الحرب العالمية الأولى (سبتمبر ١٩١٤) كان الموقف قد تحدد: تركيا في صف ألمانيا ، والعرب في الشام والحجاز في صف بريطانيا وضد تركيا ، أما الموالون لتركيا فقد كانوا يؤملون في انتصارها وبذلك تتحرر مصر من الاحتسلال

البريطانى ، أما الذين كانوا فى صف بريطانيا فقد كانوا يطمعون فى تحقيق قيام الدولة العربية التى جرت المحادثات بشأنها بين الشريف حسين ومكماهون قنصل بريطانيا فى مصر .

\* \* \*

ولكن هل ترك « جاويش » في تركيا آمنا مطمئنا ? ؛ أن ذلك أمر لا يكون ، فلا بد من اضطهاده ، واعادته الى مصر والتحقيق معه واعادته مـرة أخـرى ، فقد حدث فجأة أن غطيت الأبنية والعمارات في أحياء القاهرة بمنشورات ضد الحكم القائم أذ ذاك ، كان ذلك في خلال الحرب العالمية الأولى ( ونشرت أخباره مطولة ومفصلة في الصحف خلال شهر أغسطس ١٩١٧ وما بعده ) وقالت الصحف الموالية للاحتلال ان هذه أعمال مدبرة في الآستانة ؟ وتصادف أن فتشت حقائب مصرى قادم من تركيا هو « أحسد مختار » فوجدت فيها منشورات تحرض المصريين على ثورة دموية وقيل انها أعدت في نادي مصر في الآستانة الذي يضم ٥٠ طالبا مصرياً ، وطلبت الحكومة المصرية من الحكومة العثمانية تفتيش منازل المصريين في استانبول ، ولم يلبث ( أحمد مختار ) أن اعترف بأن « جاويش » أغراه وشجعه على حمل هذه المنشورات معه من الآستانة الى مصر ، وفتش منزل جاويش وادارة الجريدة وقبض عليه وحملت أوراقه معه ووضع في الباخرة رومانيا القادمة الى مصر وكتبت المقطم تزف البشرى « توقيف جاويش وارساله الى مصر » وحملت عليه حملة شعواء مؤداها انه يسعى الى تأسيس سلطنة في مصر بالاتفاق مع جمعية الاتحاد والترقى التي

تسعى للقيام بحركة في مصر وانها هي المحرك الأكبر للسكان المصريين هناك (١).

وقد وصل جاويش ( ٩ سبتمبر ١٩١٧ ) الى الاسكندرية ولوجهت اليه تهمة التحريض على الثورة ضد « الأريكة الخديوية والحكومة المصرية » وأولت الصحف الحادث المثير اهتماما كبيرا ، وتساءلت كيف يعتقل في عاصمة السلطنة العثمانية ويرسل مخفورا للمحاكمة ? وعندما وصل في الباخرة اتخذت الاحتياطات لمنع المظاهرات ووقف الجمهور وراء حاجز من الخشب بعيد عن مرسى السفينة ، وجاء البكباشي بلانز الذي سيلازم « جاويش » وساروا به الى سجن الحضرة رأساً ..

ثم وصل النائب العمومي « عبد الخالق ثروت » ، للتحقيق ، الذي حضره رشدي باشا ناظر الحقانية .

ووصفت الصحف « جاويش » بأنه قد تقطب جبينه منذ اعتقاله لم تفارقه العبوسة وكان طول الطريق ، اما صامتا أو مطالعا في كتاب متشحا بزيه المغربي المصرى الذي كان يتزيا به ينظر أمامه ولا يلتفت ، وعلائم الصحة بادية على محياه .

وهاجمت الصحف فى مصر السلطنة العثمانية اذ أمرت بتوقيفه ، وأظهرت صحف طنين وترجمان التركيتان الاستياء والأسف لذلك ، غير ان الآستانة أصدرت بلاغا رسميا قالت فيه ان مصر جزء متمم للسلطنة العثمانية فلا مانع من أن يرسل مواطن

<sup>(</sup>۱) ۲۵ سبتمبر ۱۹۱۷ - المقطم

مصرى للتحقيق معه ، وأنكر جاويش التهمة المنسوبة اليه ، وكذب أحمد مختار فى مواجهته ، واحتج على المحقق بعبارة مؤثرة فى التجائهم الى والده للتأثير عليه من أجل تبديل أقواله الأولى.

ووالت الصحف أخبارها يوميا عن التحقيق مع جاويش ، وقالت ان المحققين لم يجدوا فى أوراق جاويش ما يثبت التهمة المنسوبة اليه ، وقالت الأهرام (١٧ سبتمبر ١٩١٧) ان «جاويش» متجلد فى حبسه ، ولكنه يتألم كثيرا من داء البواسير ؛ وانه طلب يوم الجمعة مصحفا وأجيب الى طلبه .

وظل جاویش فی السجن منذ وصوله فی ۹ سبتمبر الی أن غادر الاسكندریة ۱۸ أكتوبر ۱۹۱۷ بعد أن ثبت انه لا صلة له بالمنشورات ویرجع الاتهام الی خلاف بینه وبین سعید الشیمی الذی كان یعمل معه فی الهلال العثمانی ثم انفصل عنه حیث كان جاویش مقاطعا لنادی الطلبة المصریین فی الآستانة ، وأشارت الصحف الی أن عبد الخالق ثروت استدعاه وأبلغه بأنه قد أخلی مبیله بدون كفالة لعدم وجود أدلة تثبت التهمة المنسوبة الیه وكان ذلك فی ۱۷ أكتوبر ، فانصرف فی الساعة الخامسة بعد الظهر حرا طلبقا وأقبل علیه الأصدقاء من أحیاء الاسكندریة یهنئونه باخلاء مبیله ، ولم یلبث أن غادر الاسكندریة فی الیوم التالی .

وقد تكشف من بعد أن « أحمد مختار » حامل المنشورات قد أغراه بعضهم بتخفيف الحكم عليه اذا قال ان « جاويش » هو المدبر لأمر المنشورات ، وقد عزى اليه قوله « فاضطررت أن أقول ذلك لأخلص نفسى » وقال جاويش ان السر في عودته الى تركيا

مرة أخرى بعد براءته من التحقيق هو ما أسره اليه عبد الخالق ثروت النائب العام من أن الحكومة لا ترضى ببقائه فى مصر ، قلت اذن أذهب الى الآستانة .

\* \* \*

ومضت « المقطم » تشن هجوما شديدا على رجال الحزب الوطنى الذين كانوا قد هاجروا جميعا قبل الحرب تحت ضغط الاضطهاد البريطانى لهم فى مصر ، واختاروا تركيا للاقامة فيها أملا فى انتصار ألمانيا حليفتها على الانجليز ومما قالته المقطم ان الاتحادين قد اشتروا لجاويش مطبعة بألفى ليرة ، وأعطوه راتبا شهريا قدره ٣٠ ليرة أو ٥٠ ليرة ، ونفقات تبلغ ٢٠٠ ليرة فى الشهر ، وعهدوا اليه باصدار جريدة « الهلال العثمانى » مدعيا انها تسعى الى تأسيس الجامعة الاسلامية ، وقالت ان الغرض الها تسعى الى تأسيس الجامعة الاسلامية ، وقالت ان الغرض وأوهموا محمد فريد وجاويش انهما يمكن لهما أن يحدثا من وأوهموا محمد فريد وجاويش انهما يمكن لهما أن يحدثا من الانقلاب فى مصر ما أحدث الجيش العثمانى فى الدولة باسم جمعية الاتحساد والترقى وفاتهما ان بريطانيا أقوى من السلطان عبد الحميد ورجال المابين (۱) .

\* \* \*

وردد رشيد رضا في المنار مثل هذه الأقوال (٢) وقال ان جمعية الاتحاد والترقى عدوة العرب والاسلام أنشأت لجاويش

<sup>(</sup>١) المقطم ٢ أكتوبر ١٩١٧ .

<sup>(</sup>٢) ج ٤ م ١٦ ( أبريل ١٩١٣ ) ٠

مطبعة وجريدة فى الآستانة ، وكانت تنشرها فى البلاد العربية بقوة الحكومة هى (الهلال العثمانى) ثم بعد سقوط وزارة سعيد فى تركيا ، وفى وزارة شوكت أنشأت له جريدة أخرى باسم (الحق يعلو) واتهم جاويش بأنه ظل يطلق العنان لقلمه حتى زجه فى السجن غير مرة ، ثم أخرجه من القطر المصرى كله وقال أنه مفتون بحب الشهرة والزعامة ، وهو يحاول أن ينال بجاه الاتحاديين ما أعياه نيله بغلوه فى الحزب الوطنى المصرى ..

ولا شك أن هذه الاتهامات واضحة الدلالة لأنها تجىء من المعسكر الموالى للانجليز والذى يرى ان التفاهم مع بريطانيا يحل مشاكل مصر والعرب ؛ ولسنا نستعجل الأحداث فى الحكم على صحة اتجاه هذا المعسكر أو ذاك ، فان الحرب العالمية الأولى انتهت بهزيمة تركيا وألمانيا ، ولم يجد معسكر « جاويش » ما يحقق به أمله بينما تآمرت بريطانيا على العرب الذين انفصلوا عن تركيا وحطمت أحلامهم فى الدولة العربية ، وأقامت احتلالا كاملا لكل أوطانهم فى العراق والشام وشعر المعسكر الثانى بالفشل بعد أن قدم كل ما يمكن لبريطانيا من مساعدات .

وقد قدم « جاويش » دفاعا عن موقفه فى هجرته الى الدولة العثمانية ربما يكشف وجه الحقيقة قال:

« نشر المفسدون أننى عندما هبطت أرض تركيا ١٩١٢ أصدرت جريدة الهلال العثماني ، وصدرت بعض أعدادها بالطعن في مصر وتشبيه الأمة المصرية ازائى بكفار قريش يوم ائتمروا والرسول ، ولم يكتف أولئك بهذا بل جعلوا يذيعون اننى اتفقت مع حكومة تركيا على أن تعود مصر اليها كولاية من الولايات العثمانية ، وفى الرد على هؤلاء اكتفى بذكر حادثتين أسردهما لا من باب المن والمباهاه ، ولكن ليعلموا كيف كانت جريدة الهلال تجاهد فى سبيل بلادى جهادا أقلق انجلترا وأزعجها » .

وأشار جاويش الى حادثة المنشورات عندما استقدم الى مصر وحقق معه ثروت باشا النائب العام اذ ذاك وحاسبه حسابا عسيرا على ما ورد فى أعداد كثيرة من « الهلال العثمانى » ، وكانت براءته ، أما الحدث الثانى فقد جــرى فى بيت جاويد بك مع جمال باشا محافظ الآستانة وقد وقع هذا الحادث عام ١٩١٢ ، وكان بالمجلس طلعت باشا ناظر النظار العثمانى ويرى هـذا الحادث كيف كان يقف من زعماء الدولة العثمانية موقفا واضحا صريحا هو مخاصمة بريطانيا من أجل تحرير وطنه ، ويرسم كيف كانوا يهابونه ويحرصون على ارضائه ، وما يدحض ما كان يقال من انه كان عميلا لهم وهذه عبارته فى مواجهة هذا الموقف :

« لم يكد يستقر بى المجلس حتى ابتدرنى جمال شا بقوله:

« يا فلان لا تنفك تهاجم صديقتنا التاريخية انجلترا ؛ واننى أخشى اذا استمررت على ذلك أن أعطل جريدة الهلال العثمانى ، أما أنا فما كان جوابى الا أن قلت له اننى ما قصدت بما أكتب في موضوع انجلترا الا خدمة بلادى وتحذير من يجهلون دسائس انجلترا من الساسة هنا ، ولكن ما دمتم ترون ان هذا مناف المصلحتكم ومضر بصديقتكم فحرام على البقاء في بلادكم ، قمت المصلحتكم ومضر بصديقتكم فحرام على البقاء في بلادكم ، قمت

مسرعا الى الباب ، ولكن المرحوم طلعت باشا اشتد يعدو خلقى ، ثم ما زال يتكلف بى ويعالج ما بدر من جمال باشا بصنوف التأويل حتى هدأت عصبيتى ؛ ثم جاء جمال واعتذر عن بادرته تلك وشرح كيف أن سفير انجلترا كلما ظهر عدد من الهلال العثمانى أرسل مستشاره الى الباب العالى والى دار المحافظة مرغيا مزيدا (۱) .

وقد واصل « جاویش » اصدار جریدة « الهلال العثمانی » ثم جریدة « الحق یعلو » و کانت تصل الی مصر و تلقی اعجابا و تقدیرا ؛ حیث کانت تدافع عن حقوق مصر فی الحریة و تهاجم الاحتلال البریطانی .

# النيا: في المتاتب

لا كانت هزيمة تركيا واعلان الهدنة من أسوأ ما مر بجاويش من أحداث ، فقد قضى على كل المخطط الذي عمل من أجله خلال الحرب ، وقد اضطر جاويش ورجال الحزب الوطني الى المهرب من تركيا بعد هزيمتها الى ألمانيا .

كان ذلك عام ١٩١٨ حيث غادروا تركيا خفية عن طريق سويسرا وبدأت فترة الضنك والقسيوة التي عاناها جاويش وزملاؤه ، فقد كان المارك الألماني في نزول ولم تعد هناك وجوه للكسب ، هنالك عاش جاويش وعبد الملك حمزة حياة قاسية ، حيث اضطروا الى الاحتطاب في الغابات وعاش جاويش بين ألمانيا وسويسرا من أجل تحقيق ما يمكن تحقيقه في مؤتمر الصلح ، ولم يباس .

سافر مع فريد وعبد الحميد سعيد وعبد الملك حمزة وعوض البحراوى الى برلين وانتهز فرصة عقد المؤتمر الاشتراكى فى مويسرا برئاسة هندرسن وقابله جاويش مطالبا بتمثيل مصرفيه ، وقد طلب هندرسون اعداد مذكرة فى هذا الشأن ، غير أنها مع الأسف لم تعرض على أعضاء المؤتمر .

وهكذا ظل يعمل فى ظل المسغبة والأجهاد فلما قامت الثورة فى مصر ١٩١٩ فرح بها جاويش ووضع نشيد الأحرار:

مصر رجى من دمانا ما اشتهيت من فدا واطلبي العيز منا نحن نكفيك العسدة

ولم يتوقف جاويش عن العمل بالرغم من الأزمة الخائقة كان حكماً روى - الدكتور الفولى - كلما التقى بأحد الأغنياء من المسلمين قال: ساعدوا مصطفى كمال ، وقد دعا جماعة من الأفغان الى ذلك فأوصوا على صناعة بعض الملابس العسكرية والمهمات في مصانع ايطاليا وأرسلولها اليه .

ولعل هذا هو ما حمل مصطفى كمال بعد انتصاره على القوات اليونانية المحتلة لتركيا أن يُستدعى « جاويش » الى تركيا للعمل فى منصب ثقافى كبير .

\* \* \*

وتستطيع حياة « جاويش » فى مهجره بالرغم من كل ما أحاط به من مشاق ومتاعب أن تكشف عن جوهره فى حسن التجمل والصبر حتى وصفه بعض من رآه فى هذه الفترة بقوله:

كنت تحسبه من عزة النفس وابائها وسموها على الضرورات كأنما يبذل عن سعة وما وقف أحد منه على مظنة حاجة ولا كان لأحد عليه منه .

وقد عرض عليه كثير من المناصب فرفضها ، كان يخشى تقيية حريته ، يؤلف الجماعات من الطلبة المسلمين للدعاية الاسلامية ويذهب الى برلين خلال الحرب لانشاء مكتب للدعاية للقضية المصرية ، ويولى ادارة المكتب لعبد الملك حمزة ، ويصدر مجلة

أسلامية باللغة الألمانية ، ويزور الأسرى المسلمين في براين ، ويفاوض أنور باشا في حقوق مصر ، حتى يقول له أنور : لا يمكن أن نسى ما قمت به لمساعدتنا في حرب طرابلس ، وأنت تعلم انك بسبب ذلك أخرجت من وطنك ، وكان له مقام كريم ، في تركيا ، وكلمة مسموعة ورأى مطاع ، وكانت كلمته عند أنور باشا لا ترد . وكانت قدرته على الحديث باللغة التركية بالاضلافة الى وكانت قدرته على الحديث باللغة التركية بالاضلامة الى الانجليزية والعربية من عوامل نجاحه ، وكذلك استطاع أن يحصل لاخوانه في تركيا على معاشات شهرية .

ولقد ذكر لى الدكتور محمد فهمى الفولى ان جاويش استطاع أن يحصل لاخوانه على مرتبات بين ١٠٠ ، ٣٠ جنيها ، وكانت تصرف عن طريق أنور باشا وأثبت ذلك جاويش فى مذكراته فقال : أما الأرزاق والتخصصات الشهرية التى كانت تجرى على اخواننا المصريين فانها كانت تجرى عن طريقى ؛ لأن الناس كانوا يلجأون الى لمكانى من أنور باشا ، فكنت أقدر لهم ما يكفى يلجأون الى لمكانى من أنور باشا ، فكنت أقدر لهم ما يكفى حاجتهم ، ثم استصدر به أمر ناظر الحربية ، أما الذين كانوا فى أوروبا من أعضاء اللجنة الادارية للحزب الوطنى ومن الطلبة فكان لهم أختام ووكلاء عنهم فى الآستانة يحصلونها .

وكان دؤوبا على العمل من أجل رفعة المسلمين ، حتى انه سافى عام ١٩١٤ وقبل اعلان الحرب مع الأميرال رؤوف قائد المدرسة التركية الشهيرة ، وكان قد اتفق مع أحد أغنياء الهنود على انشاء أسطول اسلامى ، وسافر الى القدس ١٩١٥ مع الحملة التى قادها الجيش التركى لتخليص مصر من الاحتلال الانجليزى .

ثم سافر الى المدينة حيث أنشأ الجامعة الاسلامية بها ووضع أساسها ثم أعاد اصلاح كلية « صلاح الدين » بالقدس الشريف وتولى ادارتها .

ولما أعلنت هدنة الحرب العالمية الأولى وكانت الآستانة على وشك احتلال الانجليز لها غادرها جاويش وزملائه المصريون الى برلين ولم يكن يسيرا أن يقيموا فى المدن فلجأوا الى القرى وكان يقيم مع صديقه الدكتور أحمد فؤاد قريبا من ميونخ فى قرية اسمها (فيلدافنج) يعيشان على الكفاف يغسلان ملابسهما ويطهوان طعامهما البسيط الساذج.

وقد تحل الأزمة عندما يلتقى بصديق قديم ، ثم تعود مرة أخرى فيضطرون الى الاحتطاب فى الغابات .

وقد وصف « أحمد وفيق » حياة « جاويش » فى هذه المرحلة فقال « هو فى هجرته أشد منه فى وطنه ، لا يعرف للراحة طعما ، ولا للتوانى فى خدمة مصر اسما ، جاب سهول وجبال أوروبا من الدردنيل الى سويسرا . ثم الى منطقة القتال النمسوية ، الى السويد وطوى فيافى آسيا وقفارها من البسفور الى قناة السويس دون كلل ولا ملل ينتهز وقت الراحة عقب تحرير المقالات أو القاء الخطب العديدة لتأليف الكتب ، وتصنيفها بقلمه المعهود وكلها دائرة حول المسألة المصرية سواء بالعسريية ، والانجليزية أو الألمانية التى أتقنها ، وسافر جاويش مع الحملة المصرية وبقى أو الألمانية التى أتقنها ، وسافر جاويش مع الحملة المصرية وبقى التي كان فى النية انشاؤها ، وفى الآستانة استمر فى اصدار مجلة التى كان فى النية انشاؤها ، وفى الآستانة استمر فى اصدار مجلة التى كان فى النية انشاؤها ، وفى الآستانة استمر فى اصدار مجلة

العالم الاسلامي باللغة العربية علاوة على المقالات التي كانت تنشر فيها بأقلام كبار الساسة وعظماء الرجال » (١).

أما أهل جاويش في هذه الفترة فقد كانوا لا يعرفون عنه الا القليل ، كانوا يقيمون معه في تركيا فلما هاجر منها ١٩١٨ تركهم هناك حتى التقى بهم في مصر في نهاية ١٩٢٣.

<sup>(</sup>۱) الافكار ـ ٣ نوفمبر ١٩١٩

### ثالثا: في تركيا الكماليّة

لما وضعت الحرب العالمية أوزارها سنة ١٩١٨ فر مع اخوانه من الآستانة وهو مصاب بالحمى الاسبنيولية ودرجة حرارته ودرجة ، فى باخرة أقلتهم الى روسيا ، ثم استقلوا من الشواطىء الروسية قطارا من قطر الحيوانات وقضوا خمسة عشر يوما فى هذه العربة بين الخنازير والروائح الكريهة وكان معه محمد فريد وعبد الحميد سعيد والدكتور أحمد فؤاد وفؤاد سليم .

وبدأ يعمل مع زملائه من أجل مؤتمر الصلح بعد أن فشلت لخططهم بهزيمة تركيا فلما اندلعت ثورة ١٩١٩ فرح بها ، ولما أفرج عن سعد من مالطة ، ليقصد الى مؤتمر الصلح فى باريس ، اقترح أن يعمل الوطنيون مع هذه الطليعة الجديدة فأرسل جاويش تلغرافا لسعد يهنئه بثقة الأمة ، ودعا له بالتوفيق ، وكذلك أرسل فريد .

وكانت عبارته دائما في هذه الفترة:

« لا نريد الا أن تحيا مصر ويموت جاويش وغيره في سبيلًا مصر ».

\* \* \*

وقد صور هذه المرحلة فى مذكراته فقال: لما جاءت الهدنة ذهبنا الى سويسرا وكانت مجال العمل ، ولم نياس لأن الايمان

لا يجتمع مع اليأس ، واذا « الوفد » قد نفى زعماؤه الى مالطة ، وكنت أرأس اللجنة الإدارية للحزب الوطني في برن ، لأن « فريد » كان مريضا يستشفى في الجبل ، فقلنا يجب آن نضع أيدينا في أيدى من فوضتهم الأمة وأن نفني فيهم ، فوافقوا عملي ذلك بالاجماع ، وأرسلنا تلغرافا لسعد باشا أمضيته أنا وقلت له ما معناه : نحن نهنئك بثقة الأمة المصرية ونرجو أن يكتب لك التوفيق ، وتكلمت مع فريد فقال : انه أرسل تلغرافا بهذا المعنى ؟ وارتاحت في ذلك الوقت قلوبنا لأننا شعرنا بأننا اندمجنا في كتلة واحدة كنا نتمناها ، كما نتمنى اتحادا لا تفرقة فيه ولا تفكك .. لم يأتنا جواب ( للبرقيات ) ولكن هل أثر ذلك في تفوسنا ? هل صرفنا عنهم لا والله ، بقينا نرفع الدعاء لهم ، وفوق الدعاء أرسلنا الى سعد باشا نقول ان لدينا أشياء كثيرة قد تنفعك وأمددناه بكل ما في وسعنا ، وبأسماء من نعرفهم من الساسة وقلنا: يمكنك أن تعتمد على هذا ، واذا شئت فخابرنا بالطريق الفلاني وَلَمْ يَأْتُنَا جُوابٍ ؛ وَلَكُنْ هَلْ أَقْعَدُنَا ذَلَكُ عَنْ مُوالَاةَ الْأَشْتُرَاكُ ؟ رأينا أمريكا بعد اتفاقها مع انجلترا ، وكذلك فرنسا ، تقوم في وجه الوفد الذي أرادوا ايفاده الى أمريكا ، فنحن على عجـزنا وفاقتنا ، تمكنا من تمهيد السبيل لهم ، وأرسلنا لسعد باشا نقول : لقد مهدنا الطريق ، فأخبرنا بأسماء من تريد أن يسافروا ولم يأت جواب، ولا أريد أن أنتقد أحدا، وانما أريد أن أقيم الأدلة على اننا لا نريد الا أن تحيا مصر ؛ وأن يموت عبد العزيز وسعد وكل واحد فی سبیل مصر » .

وأضاف جاويش قوله: هل أضعف ذلك من عزائمنا ? هل غير نفوسنا ? هل أوغر صدورنا ? كلا والله ، بل قلنا لعل له عذرا ، لما عدت الى أنقرة واعتقل من اعتقل من رجال الوفد ثم سهل الله لهم وعادوا ، أرسلت لاخوانى فى مصر أقول انى أهنىء الأمة المصرية بخلاص المعتقلين ، وأرجو أن يطيل الله فى حياتهم حتى تنال الانتصار بفضلهم مجتمعين على الانجليز » .

### \* \* \*

كان كفاح جاويش خلال الحرب صادقا مخلصا من أجل مصر ، ولكن الأمور كانت تجرى على غير ما يحب ، انهزمت تركيا وألمانيا وانتصر معها معسكرها ، وبرزت معاهدة «سايكس باكو» السرية ، وبدأت تنفذ فى تقسيم سوريا ولبنان تحت الانتداب الفرنسى ، وفلسطين والعراق ، تحت الانتداب البريطاني وأعلن وعد بلفور ١٩١٨.

وفى مصر بدت الأمور فى يد خلفاء حزب الأمة الأقدميين ، وكان الأمر قد اختلف اختلافا كبيرا عما كان من قبل ، حقيقة ان ثورة ١٩١٩ هى ثمرة كفاح الوطنيين وعصارة الأحلام والآمال التى عاشت فى ضمير الأمة طوال أيام الحرب على صدى كلمات مصطفى كامل وفريد وجاويش ، ولكن بريطانيا قد لونت الصورة على نحو آخر ، كانت ثورة ١٩١٩ كفيلة بتحقيق استقلال مصر وقيام حكم وطنى فيها ولكن الذين جاءوا على موج الثورة كانوا يؤمنون بالتفاهم مع بريطانيا . وعدم مقاومتها ، وبذلك وضعوا الماء على نار ثورة ١٩١٩ ) وقبلوا الحلول الوسبطى فبقى جيش

الاحتلال وأعلن الاستقلال من جانب بريطانيا وحدها بتصريح ٢٨ فبراير ١٩٢٢ ، ومنحت مصر الدستور .. وبدأ الاستعداد للانتخابات البرلمانية ، وعاد المنفيون والمهاجرون ، وكان لابد أن يعود « جاويش » .

### \* \* \*

أعلن استقلال مصر ف ١٦ مارس ١٩٢٢ ، فبدأ جاويش يستعد للسفر الى مصر وأعطت بريطانيا كل الراغبين فى العودة تأشيرات الا جاويش ، فقد عارضت طلبه . وفى ١١ أكتوبر ١٩٢٢ انتصر مصطفى كمال قائد الانقلاب التركى فى حرب الأناضول على الجيش اليونانى ، وتولى القائد رءوف صديق جاويش رئاسة الوزارة التركية ، فأعلن عن اسناد رئاسة لجنة الشئون الثقافية الاسلامية اليه ، فلم يلبث أن سافر فى ٢٣/١٠/١٢ الى تركيا حيث زار الخليفة وحيد الدين ، وتولى عمله رئيسا للأكاديمية الاسلامية ، وفى ١٩٢٢/١١/٢ قابل مصطفى كمال ودار معه حديث طويل ، تبين منه ان آراء « جاويش » لم ترق فى نظر الزعيم التركى ولا سيما ما يتعلق بإيمانه بضرورة بقاء الخلافة .

وقضى جاويش ثلاثة عشر شهرا فى تركيا هذه المدة (أكتوبر ٢٢ — نوفمبر ٢٣\_) استطاع بعدها أن يخرج من تركيا مهاجرا متخفيا الى مصر بالرغم من عدم التصريح له رسميا بالعودة .

وقد صور هذه المرحلة حين قال: اننى خرجت من أنقرة رغم ارادة الحكومة ، كان يقول لى شيخ الاسلام فوزى أفندى ،

أرجو أن نذكر دائما أن انفصالك عن هذه الدائرة سيكون سببا في هدمها فاحذر التاريخ » .

\* \* \*

والواقع ان أمرين لا أمرا واحدا هما اللذان حملا «جاويش» على العودة الى مصر ( أولا ): انهيار كل الخطط التى كانت مرسومة بهزيمة تركيا ؛ وكان واضحا أول الأمر أن مصطفى كمال لن ينفصل عن العالم الاسلامى ؛ فأيده « جاويش » غير انه لم يلبث أن كشف عن دخائله فى اقامة دولة تركية علمانية . وكان أنور باشا صديق جاويش ورجال الدولة العثمانية قد اختفوا ، (ثانيا ) كشف له لقاؤه لمصطفى كمال عن حقيقة مفهوم القائد التركى لنظام الدولة الحديث ، وموقفه من وحدة العالم الاسلامى التى ظل جاويش يدافع عن معناها ممثلا فى الدولة العثمانية فاذا التى ظل جاويش يدافع عن معناها ممثلا فى الدولة العثمانية فاذا

ولعل ذلك كان بعيد الأثر فى نفس « جاويش » بل لعله كان أسوأ أثرا من كل ما مر به من مواقف ومن هزيمة تركيا نفسها فى الحرب العالمية .

وقد صور لقاءه مع مصطفی کمال فقال: هبطت أرض أنقرة في ١٧ ديسمبر ١٩٢٢ وبعد بضعة أيام ذهبت مع صديق لی من الوزراء الی دار المجلس الوطنی لزيارة مصطفی کمال باشا ، وقد کنت عاهدت نفسی ألا أتکلم معه فی أمر الخلافة ، لما اتصل بی من نيته تجاه البيت الشاهانی قبل ذلك بأيام ، أی يوم هبطت مدينة نيته تجاه البيت الشاهانی قبل ذلك بأيام ، أی يوم هبطت مدينة

آزمیر ، ولكن لم نكد نأخذ مجلسا حتى استقبلنى بهذا السؤال: ما رأیك یا فلان فی أمر الخلافة وأثرها على سیاسة الدولة فاستقبلت السؤال معتذرا بأن فی المجلس الوطنی الكبیر من العلماء وذوی الرأی من یغنونه عن رأیی ، ولكنه أصر أن أبسط له ما لدی من الرأی وقد علمت انه ما كان یرید من استقبالی الوقوف علی ما حف به ذلك الأمر الخطیر من المحاذیر والأفكار أو العلم بما جاء فی الشریعة من أحكام الخلافة ، ولكن كان كل همه أن یسبر غوری ویعرف مجری فكری .

فلم أجد بدا من أن أجيب انه ليس في الاسلام خلافة بلا قوة كما انه ليس في الاسلام خلافة مستبدة ، أجبته بهذه العجالة الوحيدة ، وكنت أرجو أن يجد فيها من المعاني والمغازي ما يصرفه عن الاسترسال في المناقشة ولكن عاد وسألنى اذن بم تفسر ما فعله عبد الحميد وغيره من الخلفاء العثمانيين والأم تعزو ما أصابوا به الدولة من النكبات ? أو ليسوا هم الذين ساقونا الى تلك الحرب الطاحنة ، وضاعفوا مصابنا بما أصدروا من فتوى الجهاد وأمثالها قلت : ان الخلفاء الذين قاموا في السنوات الدستورية لم تطلق أيديهم في تدبير البلاد ، ولا كانوا مستبدين بأمرهم، بل كانت تجرى الأمور في المملكة لا يحيطون بها علما ، وكلنا نعلم كيف تقرر اعلان الجهاد ، على انه اذا كان لهؤلاء الخلفاء فى زمن الدستور شيء من الامتيازات القانونية فما ذلك الا لكون الدستور جعلهم خلفاء على الأصول الرومانية لا وفق الشريعة الإسلامية.

فقال: كيف ذلك ?

قلت: ان الاسلام أنكر الفرق الطائفية وامتياز الطبقات والأفراد بعضها عن بعض في الأحكام بل أقام سائر العــوالم البشرية في مستوى من تكاليفه تتحاذى فيه الأقدام والرءوس ، فلا يمتاز في أحكام دين الاسلام رجل عن امرأة . ولا أمير عن سوقة ، بل كلهم خاضعون للقانون السماوي ، وبذلك سوى الاسلام بين الرعاة ، والرعايا في سائر الأحكام والتكاليف ، فقضي بمجازاة من يعدون حدود الله تفرقة ولا تفاوت ، فليس في دين الاسلام فوق الشرائع والأحكام أمير ولا خليفة الا سلطان ، ولكن « تركيا » التي قلدت أوروبا اقتبست من القوانين الرومانية قاعدة ان الخلفاء فوق القانون والشرائع فأصبح الخلفاء بهذا خلفء رومانيين لا خلافاء اسلاميين ولو عقل رجال النهضة الدستورية لأدركوا ذلك الفرق بيننا وبين شرائع قامت فى أقوام كانت تعبد الملوك والأباطرة وتعدهم مصدر الاشتراع والحكم ..

وبينا نحن كذلك دخل أحدهم فقال: يا باشا ان أعضاء المجلس قد اختلفوا أمن قيام يقرأ تلغراف الخليفة الذى أرسله بقبول بيعته أم من جلوس ? فسأله الباشا وكم القائلون بالقيام ? قال فوق الثمانية فما لبث مصطفى أن أقبل على وقد قطب غضبا يسألنى:

- أحكومة شعب هذه التي تريد قراءة تلغراف الخليفة من قيام ?

فأجبته: انه ليس فى الشريعة ما يوجب القيام ولا يمنعه ، انما يرجع فى أمثال هذه الحالة الى ما يجرى به العرف والعادة بين الناس

وهنا أحس مصطفى باشا عين ما أحسست أننا لا تتفق أصلا ، فهم بالوقوف ايذانا بالانصراف ، فخرجت من عنده ، وقد فهم كنه رأيي وفكرى ولكنه لم يكتف بذلك فلقد أوعز الى فرقة فى المجلس أن تدعونى فحادثنى (جلال نورى) لأكون بمركزها فى المياير ١٩٢٣.

قال جاویش انه ذهب الی هناك حیث وجد الكثیرین ممن كان يعرفهم ، وأخذوا يسالونه عن الخلافة ، وهل هي ضرورية للمسلمين وادا كانت واجبة فما فائدتها ? وما حكم فصل الخلافة عن السياسة شرعا ? ( أي أن تكون خاصة بالشئون الروحانية فقط) وهل يجوز أن تكون في طائفة من الناس كالمجلس الوطني الكبير بدلا من شخص واحد يستبد بالأمة فيفسد شئون الدولة ويرهقها بالمغارم والمظالم وماذا أفادت الخلافة الترك منذ تولاها السلطان سليم ? ألم تكن سببا في تقديس الخليفة في داخل المملكة وتأليب دول أوروبا على تركية حتى حرموها الراحة والطمأنينة ? ثم ماذا كانت عاقبة اعلان الجهاد وخلال الحسرب العامة ? وهل ظاهرنا المسلمون على أعدائنا ? وهكذا مضت الأسئلة تثير كل ما يتعلق بماضي تركيا العثمانية وقد دار الجدل أكثر من ساعتين ، وكشف حاوش عن رأيه في التحول الذي أصاب الخلافة ، مما جعله بيهة بالوثنية اليونانية ، وعبادة الملوك ، وإن الإسلام جاء بتحرير النفوس البشرية ، وتخليص القبائل والشعوب من السلطان الذي فرضه الملوك والأمراء وان الاسلام لم يخص الخليفة بعصمة من خطأ أو اثم ، ولم يمنحه الاستئثار بتفسير كتاب أو سنة ، ثم أوجب عليه اقامة العدل طبقا لما نصت عليه الشريعة وجعله مسئولا أمام عامة المسلمين وجعل لهم اذا عدل الخليفة عن الحق أن يخلعوه أو يقتلوه ، وليس الحاكم في الاسلام نائبا عن الله ،

وانتهى الى القول بأن العيب ليس فى الخلافة بل فى تطبيقها الموليس فى الاسلام بل فى المسلمين . وقد كان مفهوم الترك واضحا فى أنهم يهدفون الى تأكيد طابع العلمانية وموالاة النظام الغربى الخالص والقضاء على الخلافة كجزء من الخطة التى رسموها للقضاء على أنظمة الحياة المرتبطة بالاسلام ، ولم يكن فى هذا الجو الجديد ما يشجع جاويش على الاستمرار وكان من رأية الجو الجديد ما يشجع جاويش على الاستمرار وكان من رأية أن مصر أحق بجهوده العلمية والتربوية ، لذلك كان لابد أن بعود الى مصر ...

وعاد جاویش الی مصر فی دیسمبر ۱۹۲۳ علی نحو مثیر ، شبيه بالقصص الخيالية ، أضاف به معامرة جديدة الى معامراته في السفر ، عندما هاجر من مصر الى تركيا خفية ، وعندما سافر، من تركيا الى ألمانيا في قطار حيوانات وليس معه قرش واحد ، أما في هذه المرة فقد طالب « جاويش » أن يعطى تأشيرة عودة فرفضت بريطانيا ذلك ؛ وكان قد أزمع السفر فعلا ، فاذا أراد أمراً ، فما كان لقوة أن تقف دون تحقيقه وكان أعضاء الحــزب الوطني وجميع المنفيين والمبعدين قد عادوا .. ما عداه ، وفيما يروى الدكتور الفولى ان العرارجي وزيان والدكتور محفوظ من أعضاء الحزب الوطني في الاسكندرية عملوا ترتيب ذلك وكانت ابنة أخت « جاويش » متزوجة في تركيا ، فأخذوا لها ( كابينة ) في باخرة قادمة الى مصر ، وارتقاها جاويش دون أن يشعر أحد ، وظل مقيما طوال الوقت لا يواجه المسافرين حتى بلغت الباخرة الاسكندرية وكان والد الدكتور الفولي وصهر جاويش يعمل في الجمرك فأمكن اخراجه دون أن يتنبه اليه أحد؛ ثم لم يلبث أن زار أسرته زيارة خاطفة لم تتجاوز دقائق وعاد فاختفى عند الدكتور محفوظ وظهر في اليوم التالي في جميع الصحف بيانه المشهور « تجديد العهد » وقد كشف في هذا البيان عن وجوده في مصر

فكان ذلك مثار التعليقات في صحف الوفد التي كانت تقاوم الحزب الوطني وكانت مصر قد أخذت تدخل معركه الانتخابات الأولى بعد اعلان الدستور وعودة سعد زغلول من منفاه ( للمرة الثانية ) ؛ وكان الحزب الوطني قد نزل المعركة فعلا ، واحتجز دائرة الجمرك في الاسكندرية ، لجاويش منازلا لمحمد سعيد باشا وزير الداخلية في وزارة مصطفى فهمي والذي طالما أداق جاويش المتاعب وقد ضمن جاويش كلمته « تجديد العهد » التي نشرتها الصحف يوم ١٩ ديسمبر ١٩٢٣ اعتذاره عن وصوله خفية ٤ وكيف انه لجأ الى الحكومة طالبا الاذن في العودة وظل مترقبا ذلك زهاء أربعة شهور وقال ان عودته حق خوله الدستور لكل

وذكر كيف ان الحكومة المصرية لم تذكر له سابقة جهاده في سبيل بلاده ، وابتعاده عن قومه وأهله وأنها لم « تحترم ذلك المقام الذي أحرزته في تركيا ؛ وغيرها من أرفع الممالك أرفع به ذكر مصر في الأمصار ، وأحارب العداة الأشرار » .

وأشار الى السر في منعه من العودة وقال أن ذلك يرجع الى اتهامه بأنه صنيعة الخديو السابق «عباس » وانه ما أراد بالعودة الا أن يروج لعودته الى عرشه . ثم كشف عن تاريخ الحديو معه وقسمه الى أدوار ثلاثة :

( ولندع له الكلمة )

الدور الأول : عندما كان ملك مصر - يأمر وينهى ويمنع ويعطى ، وتعنو له الجباه ؛ وتطأطيء الرءوس ، فهل اجتذبتني اليه رغبة ? أو هالتنى منه رهبة ، لقد والله تذرع بكل الوسائل ، واستدرجنى الى لقائه بصنوف المغريات فهل أفلح له سعى ؟ أو تحقق له أمل ? لا يزال أولئك الذين كان يرسلهم الى أحياء يرزقون ولقد أرضى التاريخ يوما بالكشف عن أسمائهم ، واعلان ما كان من سفاراتهم ، وان كنت أبيت أن أصالح الخديو السابق أو ألاقيه فى ذلك العهد الرهيب فهل يعقل أن أترامى على أعتابه أو ألتمس لقاءه خلال سنوات الحرب فى بلاد كنت فيها أنفذ منه أمرا ، وأرفع ذكرا ? ..

بلى ، قد تلاقينا ولكن لماذا وكيف ؟

وذكر جاويش كيف وسط الخديو البارون وانجهايم سفير ألمانيا في تركيا وأنور باشا القائد التركى لذلك ، يقول جاويش «لقد كنت أحسب ان تلك الظروف ( ظروف خروجه من مصر ومنع عودته وعزله ) قد غيرت من أطواره وأحواله ، ولكن تجاربي في السنوات التي أعقبت ذلك ما انفكت تؤكد لي أنه ما زال ذلك الرجل الذي عرفته في مصر ، وانني أعتقد أن رجال الخديو وحاشيته ما زالوا يذكرون تلك الأيام وما جرى بيني وبينه فيها من الأحداث ، وكيف كانت علاقتنا وصلاتناً ؛ ومن السهل أن يسأل شيخ المعية الصادق (١) سعادة أحمد شفيق باشا فانه جهينة تلك

<sup>(</sup>۱) سئل جاویش فی التحقیق الذی اجری معه سنة ۱۹۱۲ بمناسبة قضیة المنشورات عما اذا كان یحصل علی مرتب من الخدیو عباس فقال: اسألو شیخ المعیة (احمد شفیق باشا) الذی ادلی امام نیابة الاستئناف بأن جاویش ما كان یمكن آن یأخذ مرتبا من الخدیو اقرا (مذكراتی فی نصف قرن ج ۲) .

الأخبار ، الواقف على ما ظهر منها وما استتر أما الدور الثالث الذي بدىء بالهدنة فها أنذا أتحدى من يزعم أن لى بالخديو صلة ما ، أتحداه أن يأتي بآية تحفظ ماء وجهه » .

ثم تحدث جاویش عن ما وجه الیه من اتهام بشأن علاقته بترکیا وقال انه « رجل وقف حیاته وسائر مواهبه علی خدمة قومه لا یهاب المعاطب ، ولا تملك قلبه المناصب ولو كنت من الذین لا هم الم أن یحمدوا بما فعلوا وما لم یفعلوا ، لكنت من المؤلفة قلوبهم الذین یمنون علی الدولة وهم حدیثوا العهد بما یظهرون من الهدایة والتوبة والوطنیة ولو كنت من هؤلاء لما تقاذفتنی البلدان ، وطوحت بی أمواج الصروف الی صخور الشدائد ؛ لأتكسر علیها ، ولهلت علی هذا الوطن من تراب المزاعم والدعاوی ما یجعله منی كالقبور یهال علیه التراب » .

ثم صور موقفه من وطنه بعد اثنى عشر عاما من الغيبة القاسية فقال: « اننى ذلك الجندى الذي تحيا بلاده بموته ، ويسعدها بشفائه ، ويديمها بفنائه .. » .

وعرض لأمر الانتخابات فقال : « لتكن نتيجة الانتخابات ما شاءت الأقدار ، فاننى لا أنفك قائما على العهد الذى قطعته على نفسى أمام الله وأمام وطنى ، أن أجاهد فى سبيل بلادى الى آخر الأنفاس ولا أطيع فى سلامتها والدفاع عن كامل حقوقها سوى حبها الذى ملا قلبى وأمرها الذى هو من أمر الله » .

وتساءلت الصحف عن موقف الحكومة من عودة جاويش وهل ستسمح له الحكومة بالاقامة وانتهز أمين الرافعي مدير جريدة

الأخبار فرصة اجتماعية مع يحيي ابراهيم ، رئيس مجلس الوزراء ، فسأله عن موقف الحكومة ، فأعلن يحيى ابراهيم ، ان الحكومة لن تتعرض لحرية الشيخ جاويش اذا ظهر ، ولن تمسه بسوء الا اذا ارتكب ما يجعله تحت طائلة العقاب ، ودعا الوزير جاويشا لمقابلته ، وقدم جاويش القاهرة من الاسكندرية فنزل في فندق جردن هوس بشارع بولاق وزاره حسن أنيس وكيل الخارجية المصرية ، وقابل يحيى ابراهيم رئيس الوزراء في مكتبه وزار أدارة الأخبار ، وقدمت وفود من طلبة المدارس العليا تهنئة بعد طول غيبته وتلقت الأهرام والصحف الأخرى عشرات الرسائل والبرقيات بالتحية والتنويه بمواقفه في خدمة الوطن ، وأشارت الصحيفة البريطانية (دایلی تلغراف ) الی عودة جاویش وقالت آنه کاتب بارع ، ومن مشاهير المشتغلين بالشئون المصرية والاسلامية واشتهر بتأسيس عصبة الشمعوب المظلومة في برلين ، ووصفته جمريدة الديلي كرونيكل فقالت ﴿ انْ جَاوِيشُ لا يُملُكُ الا جَبُّهُ التَّي عليه » .

## \* \* \*

وانطلقت صحف الوفد تهاجم « جاویش » بشدة وتلقی علیه عشرات الشبهات واتهمته باکثر من اتهام ، وکان أقساها ان الانجلیز هم الذین أعادوه فی طیارة لیناهض سعد وانه رجل انقطع مسنوات طویلة عن شئون مصر فهو لا یحسن الخوض فیها او فهمها ، وانه قبل ید الخدیو عباس فی ترکیا عند ما التقی به

ومضت الصحف تطعن فى اخلاصه وماضيه ، وأجاب جاويش عن كل الاتهامات فى خطبه التى ألقاها خلال المعركة الانتخابية فى الاسكندرية ( ٢٩ ديسمبر ١٩٢٣ — الى ١٠ يناير ١٩٢٤ ) فقال: كيف ان الانجليز هم الذين أعادوه ، بينما هم الذين كانوا يحولون دون عودته وأنهم أبلغوا عن أسماء معينة لا يؤشر لها بالعودة ، وان اسمه كان من بينها ، وانه بذل جهده لدى قنصلية انجلترا بالآستانة لتختم جواز سفره فألقى به أحد رجالهم أمامه ولم يلتفت اليه .

وهذه عبارته « يقولون : انى جئت فى طائرة انجليزية لأجل أن أقوم فى وجه سعد ووفد سعد ، أنا ? أنا اذا جئت فلا أجىء الالاتحاد ، أنا ما جئت لأحارب سعدا ولا غير سعد ، أنا ما جئت الالاتحاد ، أنا ما جئت الأحارب سعدا ولا غير سعد ، أنا ما جئت الالأؤدى واجبى نحو مصر ، وما لى من أمل الا أن أرى فى مصر أمة عظيمة ، ولو شئت أن أكون خصما لسعد لكنت خصما له منذ سنين ، نحن ذلك الجندى الذى يفنى ليبقى وطنه ، والذى منذ سنين ، نحن ذلك الجندى الذى يفنى ليبقى وطنه ، والذى يذوب ليجتمع وطنه ، ويصير ترابا وينام فى الأخاديد ولا يعرف يذوب ليجتمع وطنه ، ويصير ترابا وينام فى الأخاديد ولا يعرف لنفسه شيئا ، يشقى لتسعد بلاده ويموت ليحيا وطنه ويحترق لتنبعث تلك النار المقدسة وتقوى نار الوطنية وما مثلنا الا كمثل الشمع يحترق ويذوب ليشيع ضوءه » .

وأشار الى قول جريدة الكرونيكل حين قالت ان عبد العزيز وأشار الى قول جريدة الكرونيكل حين قالت ان عبد العزيز لا يملك الا جبته: « وقد والله صدقت ما عندى جبة غير هذه التى على بدنى ، نعم تقول لهم ان الناس الذين لا يملكون غير التى على أبدانهم هم الذين يحبون بلادهم ، أما غيرهم من الحبة التى على أبدانهم هم الذين يحبون بلادهم ، أما غيرهم من

أصحاب المآرب الذاتية ، فيتمكنون من الحصول على المناصب والوصول الى الوظائف .

ودافع عن ما اتهم به من تبديد أموال الدولة العثمانية فقال ان ذلك لو كان صحيحا لما ترددت الحكومة الحاضرة (بعد انقلاب مصطفى كمال وقد عاد اليها وعمل بها ثلاثة عشر شهرا) فى محاسبتى عليها ، ولما عينتنى رئيسا لأكبر دائرة علمية لديها ، مؤكدة انه لولا يقينها من قبولى لتلك الرئاسة لما أسست تلك الدائرة .

وقال انه خرج من أنقرة رغم ارادة الحكومة وكذب ما قالوه من انه خرج فارا من « محكمة الاستقلال ».

وأشار الى خصومه فقال « هال بعض الناس رجوعى وجزعوا وطفقوا يسردون عنى التهم المضحكة ؛ انهم لا يزالون يذكرون مواقفى معهم أيام كانوا يتسكعون على أبواب قصر العميد الانجليزى وكانت أقصى أمانيهم فى الحياة أن يبتسم لهم معتمد الدولة البريطانية وأشار الى أن الكثيرين خوفوه من العودة وقالوا له لا تذهب الى مصر ؛ لأنه قد يصيبك كيت وكيت ، فقلت : « ماذا ? أأقتل ? قالوا يجوز .. قلت وماذا بكون ? انتى لا أخشى أن أخر صريعا فى ميدان الشرف » .

ولكن موقفه فى الانتخابات كان قاسيا ، فقد كان الوفد يؤين محمد سعيد باشا ، وزير الداخلية عام ١٩٠٥ أو ١٩١٠ أو ١٩١١ والرجل الذى قاوم الحركة الوطنية وقدم جاويش للمحاكمة ثلاث مرأت ، وأنذر اللواء ؛ وأوقف العلم والشعب .. وأوعز الى أحملا مختار حامل المنشورات أن يتهم جاويش ليخفف عنه الحكم .

وكان الوفد يسيطر على الحركة الوطنية بعد ثورة ١٩١٩ محاولا حجب تطور الحركة الوطنية والاغضاء عن فضل الحزب الوطنى وجاويش على قيام هذه الثورة ، وان كتاباتهم هي التي أوقدت جذوة الوطنية في نفوس الأمة ، قَبل الحرب حتى أتيح

لها أن تتفجر على هذا النحو .

ولكن الشقة قد بعدت بين جاويش وبين الشعب ؛ وقد أثار الوفد في صحفه شبهات كثيرة تجاه مفاهيم الوطنية كما كان يدعو اليها الحزب الوطني ، فقد لقى جاويش في المعركة متاعب لعله صورها في عبارته القصيرة:

« لقد كان رجل منكم خرج مبرءا في قضية الكاملين فكانت أمه تجر عربته بعد أن أخرجوا خيلها ثم يحمله الشعب بوسامه ليلة فارق السجن ٤ أوليس من العجيب أن يتهم هذا الرجل في اخلاصه ? وان يحصب هذا الرجل بالحجارة .. » .

وكانت معركة الانتخابات ختام الموقف السياسي كله بالنسبة لجاويش منذ بدأ تحرير اللواء ١٩٠٨ حتى أمسية الانتخابات ١٠ يناير ١٩٢٤ ، وفي خلال ستة عشر عاما كاملة .

هنالك اتجه جاويش الى العمل الصحفى وكتب فصولا متعددة في جريدتي الأخبار واللواء المصرى أهمها عن سقوط الخلافة في تركيا ، ولكنه لم يكد يخطو بضع خطوات حتى وقع الاعتداء على سعد زغلول رئيس الحكومة التي نالت الأغلبية ،

والتي لم تتح الظفر بالنجاح الالرجل واحد من الحزب الوطني أن يمثل في برلمانها هو « عبد اللطيف الصوفاني » .

وقع الاعتداء يوم ١٢ يولية وهـو في طريقه الى معطة باب الحديد وألقى القبض على جاويش ولفيف من أعضاء الحزب الوطنى ، منهم أحمد وفيق وعبد الملك حمزة واسماعيل كامل ويحيى الدرديرى وظل جاويش مسجونا حتى ٥ أغسطس ١٩٢٤ عندما أفرج عنه وقد لقى في سجنه متاعب جمة ، فلا شك كانت السجون المتوالية ومتاعب الهجرة وقسوتها ، قد أثرت في صحته حتى عرف عنه قوله :

« لا تخرجونا من السجن أمواتا » .

كان ذلك نهاية أحداث حياته السياسية ، فقد انطوت تلك الصفحة العريضة المثيرة كما ينطوى الشريط ، وكانت المعركة هزائم متسوالية ، وقد قامت فى مصر حكومة جديدة تمثل قوة جديدة تصارع قوى من نوع آخر ؛ أما الوطنيون فقد بعد بهم الطريق ، وانتزع منهم اللواء ، فعادوا غرباء وكان جاويش قد فتح لنفسه آفاقا أخرى الى جوار عمله السياسي والصحفي منذ السنوات الأولى فى مجال التعليم والتربية والاصلاح الاجتماعي ، وكان هذا مجاله الذي كرس له السسنوات الباقية من والتربوية ، فوكلت اليه أخطر مهمة ؛ ووضعته فى منصب له والتربوية ، فوكلت اليه أخطر مهمة ؛ ووضعته فى منصب له جلاله وخطره ذلك هو منصب (مدير التعليم الأولى) وذلك وفق خطة لمحو الأمية وتوسيع نطاق التعليم ،

كان ذلك عام ١٩٢٥ فمضى يعمل من جديد حتى القطع الزيت وانطفأت الشمعة في أوائل ١٩٢٩ .

فقد آن لهذه النفس الطموح أن تؤوب بعد رحلتها الطويلة في خلال سنوات قليلة لم تزد عن ثلاثة أعوام بعد الخمسين ، فقلا ولد ٣١ أكتوبر ١٨٧٦ وتوفى ٢٥ يناير ١٩٢٩ ، وإذا كانت حياته قصيرة فانها كانت عريضة حقا ، قطعت ألوف الأميال في رحلة عجيبة حول العالم الممتد من تركيا الى بريطانيا في جولات متعددة بين الجزائر وفرنسا وألمانيا وسويسرا ، كانت مصر فيها هي قطب الدائرة ، فقد أحبها حبا فاق كل حد ، وجاهد من أجلها وضحى بكل شيء .

وكان جاويش قد أصيب عام ١٩١٨ بذبحة صدرية كاذبة وهو في منهاه على أثر المجهود الضخم الذي بذله في تلك السنوات المظلمة الكئيبة والتي صورها مرة حين قال: « ما لقيت في سبيل بلادي من غصص العيشِ المر في ديار هجرتي » .

ولقد عاد الى مصر فواصل العمل ولم يتوقف بالرغم من ضعف صحته ، ولم يستمع الى تحذير من حذروه من أن بعود المرض مرة أخرى ، فانكب على العمل المضنى الذى وكل اليه في مجال التربية والتعليم ومضى يجوب البلاد بلدا بلدا ينشىء ويعمل ويوجه ويكون الأجهزة ، ولقد كان حفيا في سنواته الأخيرة بأن يرعى أسرة زميل الجهاد محمد فريد الذى توفى في برلين ١٩٢٠ ، ثم كان عليه أن يرعى أسرة أمين الرافعى الذى توفى قبله بعام واحد .

وقد كتب فى مذكرته فى ٢٩/١/٢٣ — أى قبل وفاته بيوم واحد كلمه حمدا لله فيها أن وفق الى أن يتفق مع الأوقاف والجمعية الخيرية على دفع مرتبات ثابتة للأسرتين .. كما كان قد أرسل مبلغا الى احدى الأسرتين ، فلما توفى لم يكن فى بيته مليم واحد بشهادة الدكتور الفولى وأسعد جاويش فى حديثهما الى وقد كان بيته مدينا للبقال والجزار والخضرى .

وكانت كلمته دائما: لو مت اليوم لا أدرى ماذا يأكل أولادى غدا .. ثم أسلم الروح فى فجر الجمعة ٢٥ يناير ١٩٢٩ وسقط ذلك الفارس المجاهد الذى حمل اللواء من أجل أمته أكثر من عشرين عاما ؛ لم يتوقف خلالها عن العمل لما اعتقد انه الحق .

فاذا أردنا أن نرسم صورة موجزة لحياته الخاصة فاننا نجده قد وهب حياته كلما لأمته ، ولم يجعل منها لأسرته الا أيسر اليسير فلم يكن جاويش فى الحق متفرغا لأسرته ، وكان يلم بداره المام الراحة والضرورة .

كان يسكن فى منشية الصدر أول عمله باللواء ( ١٩٠٨) ثم أقام فى بيت شعبى بالبغالة . وقد أصهر قبل ذلك بعام الى بيت « الفولى » من الاسكندرية قبل خروجه من خدمة الحكومة ، وكان موفقا فى هذا الاختيار فقد كان لهذه الأسرة دور بارز فى الحركة الوطنية حيث يعمل أفرادها فى الموانى ويلتقون بأسرة جاويش فى الطريق الممتد من الاسكندرية الى بنغازى حيث قوافل التجارة كانت تحمل العتاد والذخائر وتهرب الأسلحة والرجال الريطالى ١٩١١ الى طرابلس خلال حرب المقاومة ضد الاحتلال الإيطالى ١٩١١

وما بعدها . وكان لهذه الأسرة دورها فى تهريب رجال الحركة الوطنية ١٩١٢ الذين تركوا البلاد مهاجرين هربا من القيود القاسية التي بدأ يفرضها الاحتلال عليهم بغية التخلص منهم نهائيا وافساح الطريق أمام قيادة جديدة يصنعها .

وقد كان الدكتور محمد فهمى الفولى شقيق زوجة جاويش رفيقه فى خلال هجرته وهو المصدر الوحيد الذى أتاح لنا معرفة تفاصيل أساسية عن هذه الفترة الدقيقة ( ١٩١٢ – ١٩٢٣) والذى ولى أمور أسرة جاويش خلال تحركاته بين تركيا وأوربا أما جاويش فقد عاش بمرتبه ( أربعون جنيها ) يحصل عليها من اللواء مجزأة وينفقها قسمة بين بيته وبين اعانة الأسر الفقيرة

ومساعدة القادمين من هنا أو هناك ؛ ولم يكن أهله يرونه الا لماما ؛ كل وقته مشغول بالناس والعمل من أجل الآمال الكبرى

التي تملأ صدره .

فلما هاجر عام ١٩١٢ سافرت أسرته من بعده فلحقت به فى استانبول أو (الآستانة العلية) كما كانوا يسمونها ؛ فلما وقعت الهدنة وسافر جاويش ورجال الحزب الوطنى من تركيا الى أوربا بقيت أسرته فى استانبول فى رعاية الدكتور الفولى حتى عادت الى القاهرة ١٩١٩ غير أن جاويش أجهد فى أوربا وأصابته ذبحة صدرية كاذبة ، فنصحه الأطباء بالتزام الراحة فلم تلبث أسرته أن مافرت الى ألمانيا للاقامة معه هناك . ولم يلبث جاويش أن تلقى دعوة من مصطفى كمال — بعد الثورة الكمالية — للالتقاء به فى أنقرة فترك أسرته فى بافاريا (قرية بجوار ميونخ) ويذكي

العميد أسعد عبد العزيز جاويش الذي ولد في الآستانة أنهم في هذه الفترة بعد سفر والدهم كانوا يعيشون على الفتات حتى أن والدتهم كانت تعطى كلا منهم سلة صغيرة فيخرجون الى الحقول ويقطفون الخضروات ، وكان هذا أغلب غذائهم في تلك الفترة ثم عادوا الى الاسكندرية في يونيو ١٩٢٣.

ثم عاد جاویش فی نهایة العام فدق علیهم الباب ، وفتحت له ابنته الصغیرة التی لم تکن رأته منذ ولادتها فلم یلبث فی بیته قلیلا حتی اختفی عند صدیقه الدکتور محفوظ الی أن أتیح له أن یقیم مع أسرته فی حلوان فترة ثم لم یلبث جاویش أن أعتقل فی قضیة الاعتداء علی سعد زغلول وفتش بیته ونزع منه ما لدیه من أوراق ، ویذکر أسعد أن مظاهرات کانت تتحرك فتقذف البیت بالحجارة ؛ و کان (اسماعیل العسیلی) صاحب البیت یضع خفراء لحمایتهم و کان جاویش یجمع أولاده فی غرفة داخلیة و یعلقها علیهم حتی لا یتسرب منهم أحد ثم انتقلوا الی شقة بشارع والده باشا فی جاردن سیتی .

ويروى أسعد كيف أنهم تلقوا في يوم من الأيام عددا من الأقفاص المليئة بالدجاج والفاكهة . وقال حامل هذه الهدية أن (جاويش) هو الذي حمله اياها . فلما عاد وقيل له أن رسولا قد أحضر هذه الأقفاص غضب غضبا شديدا وثار ثورة عارمة . وأخذ يحمل القفص تلو الآخر فيرمى به من النافذة من الدور الثالث فما أن يصل الأرض حتى يكون قد تمزق وانفرط عقده وكان

صاحب الهدية قد قصده فألحقه بعمل . وظن أنه ممن يقبلون الهدايا جزاء على عمله .

ويذكر أسعد انه كان حفيا بالفقراء ، يقف معهم ويحادثهم ويعطيهم ثم لا يكتفى بذلك بل يبحث لهم عن أعمال يلحقهم بها وكانوا يقولون له: انك ربما تقدم الصدقة لرجل قد يكون محترفا . فكان يقول : لا أفكر في صاحب العطية ، أيستحقها أم لا يستحقها ، اننى أتعامل مع الله .

وكانت حياته الأسرية غاية فى الود والعطف والحب ، ولكنه كان حازما شديد الحزم قاسيا على من يخطى، وكان حليما غاية الحلم فاذا ثار فثورة عارمة .

وكان عظماء العالم الاسلامي يزورونه في بيته ، يقول أسعان وكنا نسلم عليهم حسبما علمنا ، دون أن نقبل يد أحد وفلا يدهشون لذلك وقد قال أحدهم مرة ، نحن نفهم أن أولادك يقبلون يد مخلوق ، لأن أباهم كان كذلك وقد أنشأ أولاده ورباهم على نحو كريم ، وكفاء العمل النافع والخير الذي كان يؤمن جاويش بافاضته على الناس ، أتيح لهؤلاء حياة كريمة بعد وفاته دون أن يترك لهم قرشا واحدا . فقد قيض الله له أجس المجاهدين وقدر الأهله موردا كفل لهم الحياة على النحو الذي أتاح لهم استكمال تعليمهم وأخذ مكانهم الطبيعي في المجتمع .

وقد أطلعنى الدكتور الفولى على خطاب من ( جاويش ) ارسله اليه من ميونخ ١٩٢١/٨/١٠ بعد حصوله على الدكتوراه يعتذر له عن قسوته في معاملته أبان الطلب في استانبول وبرلين

ويكشف عن انه انما كان يشتد معه ليخلق منه رجلا عظيما ، يقول في رسالته:

انی أذکر اسرافی فی الحرص علی وقتك وفرط عنایتی بمستقبل أمرك ، وما فتئت أحس بما فی ذلك من بعض الحرج والایلام ولكنی كنت أومن مع هذا انك أنجب من أن تسیء تأویل ذلك ، فتعتبر تدبیری ایاك استبدادا ، وفرط حبی علیك قسوة وغلظة .

.. فان كنت ترى منها (هذه المعاملة) اليوم ما يدعو الى مؤاخذة أو معتبة فاننى أعمد فى غفرانه على حسن نيتى وعلى و بنوتك ، وقد وددت أن أربى منك شابا على الهمة ذكى الفؤاد غزير العلم » ثم مضى يوجهه فى عمله فقال:

«أوصيك ألا تجعل الدنيا كل همك فانها لا تقبل الا على من يزهد فيها ، اجعل جل همك الزيادة من الاستفادة فضاعف أبحائك وتجاربك ، فان اقبال الدنيا عليك معقود بدرجة نبوغك ومبلغ جهودك العلمية ، لا بسعيك وراءها ، واذكر انك فى أمة قد قتلها الجهل فاذآ شئت البر بها فليكن ذلك بنشر العلم فلا تضن على فرد من أفرادها بما فتح الله عليك به فى مستقبل حياتك .. ».

وغاية ما يقال فى هـــذه الرســالة ان « باطن » جاويش آو « جوانيته » على حد تعبير الدكتور عثمان أمين أشبه بظاهرة أوبرانيته ، ولو أنه كان رجلا يتخذ من الكلمات البراقة وسيلة للظهور ما وجه مثل هذا القول فى خطاباته الخاصة ، ولا شك

أن هذا الاعتذار الرقيق لمعاملة صهره الذي رباه وعايشه أيام الطلب انما يعطى صورة باهرة على نحو لا يقبل الشك لمدى نقاء تفسية هذا الرجل وسماحته.

\* \* \*

وهكذا تعطى صورة حياة جاويش الخاصة نفس المفاهيم التى كان يجهر بها . وترسم نفس الصورة . واذا كان جاويش قد عاش حياة قصيرة فى عدد سنواتها فانه قد عاش حياة عريضة فقد كان صادق الايمان بالمعنويات والقيم والمثل على النحو الذى تصوره عبارته الخالدة :

« ان لله رجالا تخلد حياتهم اذا ماتوا ، ويزيدون ظهورا اذا قبروا ، كما أن للنار إناسا يموتون وهم أحياء ، ويقبرون في ظلمات أعمالهم وهم على الأرض يعيشون .. » .

# أعتماله وآراؤه

خفلت حياة جاويش بالعمل والرأى ، قهو ليس مفكرا فحسب بل واحد من بنائى الأمم والشعوب ، يجد مجاله فسيحا فى تأليف الناس ، وصناعة النماذج الحية فى مجالات العمل الاجتماعى والسياسى على السواء ، وقد أمدته ثقافته الاسلامية والغربية بتكامل عميق فى مفاهيم النهضة ، وفتحت أمامه آفاق العمل فى مجال انشاء الكفايات وبناء الأفراد . فلم يكن عمله نظريا محضا فى مجال الدعوة ، ولم يقصر نفسه على العمل الصحفى أو السياسي محال الدعوة ، ولم يقصر نفسه على العمل الصحفى أو السياسي بكل معنى الكلمة ، وطمح الى انشاء جيل وبناء أمة ، وصناعة قادة يؤمنون بما يؤمن به ، ويكونون طلائع لأمتهم .

ولقد بلغ على قصر العمر ، واضطراب الأمور من ذلك بعض ما يريد ، وما من علم من أعلام نهضتنا اليوم فى مجال الثقافة والفكر ممن اتصلوا به الا وقد ترك فى نفسه أثر واضح ، وقد أضفى عليهم من ايمانه وعزيمته طابع ملموس .

كان جاويش حفيا بالعمل فى مجال التربية وبناء الخلق والعقل من خلال عمل المعلم ؛ وعنده أن التعليم وحده لا يكفى ، ولابد من « التربية » أساسا ؛ فهى صانعة التكوين النفسى والروحى ،

وكان حريصا على أن يدخل هذا الفن على النحو الأصيل منه الى مناهج الدراسة فيحرر الشباب من المناهج التى صنعها الاحتلال وأقام عليها أعوانه ومن هنا كان اهتمامه بفتح المدارس وانشاء المعاهد ، فى كل مكان فقد مضى يجمع المال ، ويدعو الناس الى البذل من أجل هذا العمل الذى أولاه اهتمامه كله . ثم هو لا يكف عن انشاء الجمعيات التعاونية والأهلية والنقابات العمالية ، يقطع البلاد طولا وعرضا ، يدعو الناس اليها مع الداعين ، ويزيد فى أمر الدعوة فلا يقف بها عند الشكل بل يصل الى المضمون فكما أن التعليم بدون التربية لا يحقق الغرض ، فان انشاء الجمعيات والنقابات بغير الخلق ونبالة القصد والتضحية لا يتم .

وفى هذا المجال نرى أمانته للجوهر ، وحرصه على القيم أكبر من أمانته للشكل والصورة ، وكما مضى يشق طريقه فى مجال الكاتب الصحفى ، مضى فى مجال المعلم المربى ، والمصلح الاجتماعى ، والمجدد الاسلامى وبذلك جمع فى اهابه بين شخصيات كبيرة :

الصحفى ، المعلم ، الاجتماعى ، المجدد الاسلامى ، وهو فى طريقه يمضى حيث سار السابقون من المصلحين ، يترسم نهج جمال الدين ، ومحمد عبده ، ويتخلق بخلق أحمد ابن حنبل فى الحتمال المحنة ، والغزالى فى المزج بين الشكل والمضمون ، دينه من خلق عمر : عبارته : « ان قول الحق لم يدع لى صديقا »

وفيه من كلمات الأبرار: ان سجنى خلوة ، وتغريبي سياحة ع

وقد أتيح له أن يعمل فى كل مجال ، وملا عمره القصير بالعمل على نحو واسع متعدد الجوانب ، وكانت له كتب وصحف ومجلات ، وهو بارع حين يكتب وحين يخطب وحين يحدث إلى وحين ينظم الشعر .

وآراؤه هى آراء المؤمنين بأوطانهم وأممهم ، الجامعين لمعنى الوطنية والقيم الانسانية فى آن ، الحاملين لواء الدعوة الى الشورة السياسية والتربية الاجتماعية والاصلاح والتجديد ، والجمع بين الدين والدنيا ، والمادة والروح ، ومن هنا كانت أمانته لما وكل الى نفسه من مهام عسيرة قاسية ، فقد مضى يخطو فى كل مجال ، ويعمل فى كل ميدان ، ولكنه لم يصل الى القمة فى مجال واحد منها ، ويكفيه أنه عمل ولم يتوقف وهز الدنيا وشعل الناس وترك فى النفوس جذوة متقدة .

ويتشقق الحديث في هذا المجال الى ثلاث جوانب أساسية في شخصته:

- المعلم المربى •
- المصلح الاجتماعي •
- المجدد الاسلامي .

بدا « جاویش » حیاته معلما وختمها معلماً ، فقد ولی بعد تخرجه منصب مفتش فی وزارة المعارف ۱۹۰۱ حتی عام ۱۹۰۸ ثم عاد الی التعلیم ۱۹۲۵ مدیرا للتعسلیم الأولی حتی توفی عام ۱۹۲۹ .

بل لعله كان معلما خلال فترات حياته المختلفة . حين كان يعمل في الصحافة أو يجاهد في سبيل الحرية ، أو يقاوم الاحتلال البريطاني .

ولعله لو أتيح له فسحة من العمر أو الوقت ، ولم تشخله القضية الأساسية وهي « تحرير مصر » لقدم لقومه مزيدا من العمل المجيد في هذا الميدان ، فقد كان صادق الايمان بوطنه وأمته ، وبأمجادها وتاريخها ولغتها وحقها في الحياة فقد كانت عاطفته عميفة غاية العمق ، وكان عقله ناضجا ذكيا ، ولقد قرأ فنون الأدب والتربية في فكرنا العربي وتراثنا وحفظ القرآن وألم بالأزعر ودار العلوم ثم أتيح له أن يلم بجامعتين من أكبر جامعات العالم اذ ذاك وما يزالان برورود واكسفورد ؛ وأن يمضى فيهما معمد ومعدما ثمان سنوات . ولقد كان اتصاله ، بمناهج

التعليم فى بلد كبريطانيا يحتل بلده عاملا فعالا فى نفسه المتطلعة الى الحرية ، ذلك بأنه كان يؤمن بحقيقتين أساسيتين:

الأولى: ان الأمم لا تنهض أساسا الا بالتربية وبالتعليم ، وأن العمل السياسى أو الوطنى انما هو عامل مساعد أساسا وليس عاملا رئيسيا .

الثانية : أن التعليم ليس هو كل شيء ، بل أن « التربية » هي أساس بناء الأمم ، وان انشاء الخلق والفضائل والقيم في نفوس « النابتة » هي العمل الأكبر . من أجل هـــذا وعلى هذا النحو عمل جاويش في الفترة الأولى لحياته في التعليم ، حيث كان تفوذ الانجليز غالبا مسيطرا ، عن طريق مستشارهم « دنلوب » فلم يكن هدف الاحتلال ألا تخرج موظفين يعملون وفق ارادته ومشيئته ؛ لذلك حرص على تغليب اللغة الإنجليزية ، ودس الكتب التي تحمل السموم والانتقاص للاسلام والعربية ، وجرى نظار المعارف في ظل الاحتلال على الخطة المرسومة لم يتجاوزوها ع واختير سعد زغلول وزيرا فأعلن انه انما هو الذي يوجه العمل من دون المستشار البريطاني ، ولكن أعماله في الحقيقة كانت تنفيذا للخطة التي وضعها « دنلوب » لم يتجاوزها وقد شهد « جاویش » ذلك عن كثب ولمسه بنفسه ، وكانت حملته على التعليم هي أولى حملاته بعد أن ترك وزارة المعارف ، وقد بلغت من العنف حده ؛ وكشفت كثيرا من الأسرار ووصفت بالخصومة العنيفة التي حملت سعدا ودنلوب على أن ينتزعا كل ما كتب جاويش - في التربية والتعليم من مؤلفات أو نصوص في الكتب الدراسية .

وقد أشار « جاويش » أنه أمضى سنوات فى وزارة المعارف فى مكافحة متصلة ونزاع مستمر بينه وبين الرؤساء ، ولم يكن هذا المنتظر أو المتوقع منه ، فقد ظن الانجليز ان الرجل الذى تعلم عندهم ثم عاد فأمضى خمس سنوات معلما لرجالهم الذين يعملون فى البلاد المحتلة قد لا يكون معارضا على هذا النحو العنيف لخطتهم .

فلما عرفوا عزمه على مقاومتهم أبعدوه عن الأعمال الحساسة . ذات الأهمية ، فعين بعد عودته مراقبا مساعدا لتفتيش الكتاتيب حتى ضاقت نفسه بالعمل ولم يلبث أن وقع الخلاف بينه وبين ناظر المعارف حول مسائل متعددة ، أهمها اتجاه الاحتلال الى تعيين مدرسين انجليز لتعليم الرياضة باللغة العربية بينما يوجد من يصلح لذلك من المصريين بقصد مزاحمة المصريين في هذه المناصب ، وابعاد الوطنيين عن هذا العمل . « كيف يعقل أن يقوى الانحليز على التعليم باللغة العربية التي لا يحسنون فهمها أو النطق بها ? وكيف يكون موقف الانجليزي أمام تلاميذه وهو يلقى عليهم الدرس باللغة العربية الفصحى ? » ، كما وقع الخلاف بينه وبين « دنلوب » حول منهج مدرسة المعلمين ، وكان جاويش يعمل لاعداد برنامج مركز يحقق الهدف من اخراج المعلم ويستمر ثلاث سنوات وقد عارضه في ذلك مستشار الوزارة ، وحاول افهامه ان البلاد ليست في حاجه الا الى مدرس تكفيه الدراسة لمدة عام واحد.

٢ - وكان جاويش منذ مطالع شبابه قد آخذ يؤلف الكتب في مفاهيم التربية وكتاب « غنية المؤديين » الذي الفه عام ١٩٠٢ يمثل اتجاهه واضحا صريحا في ضرورة بناء الطفل بالتربية أساسا وقبل التعليم ، وأن التعليم وحده لا يكفى ، فالتربية عنده هي الأساس « ليس أن يزاد في حجم الأشياء بل المراد تهيئتها وتمكينها من القيام بأعمالها ، وتأدية وظائفها بما ينبغي على أكمل وجه ممكن ، ولا وسيلة للتقوية والتربية الا بالتمرين والاستمرار بالشيء على تأدية وظيفته حتى يقوم بها بسهولة وسرعة واتقان وعنده ان التربية الحقة هي أن نخلق من الطفل رجلا فاضلا كاملا في أخلاقه ، شريفا في نفسه ، قويا في ارادته تؤدي أعضا الوجه الذي ينبغي » .

وكشف جاويش عن الفرق بين التربية والتعليم فقال: « انَ التَّربية هي اعداد الشخص وتمكينه من القيام بأعماله وتأدية وظائفه وما يتطلب منه أداؤه على الوجه الذي ينبغي من الحذق والمهارة والانفاق مع السرعة في انجازه.

أما التعليم فهو ايصال المعلومات والمعارف المختلفة الى أذهان التلاميذ وعقولهم ؛ وملء أدمغتهم بالعلوم والفنون بما يلائم أجسامهم وعقولهم وحياتهم » .

هذه هى المعانى التى حاول أن يضعها « جاويش » في آيدي المعلمين منذ مطالع القرن وكان كتابه أول المؤلفات عن التربية في مصر والمشرق كله في العصر الحديث

س — وكان جاويش من أوائل العاملين في مشروع انشاء الجامعة المصرية القديمة الذي تبنته الحركة الوطنية أساسا فقد اشترك في الاجتماع الأول الذي عقد في دار سعد زغلول القاضي في ١٢ أكتوبر ١٩٠٦ ، فلما ترك وزارة المعارف عام ١٩٠٨ ورأس تحرير اللواء استطاع أن يوسع دائرة عمله في مجال التربية ... والتعليم على نحو واضح .

فقد أنشأ المدرسة الاعدادية بدرب الدليل قسم الدرب الأحمى منزل رقم « ٣ » ودعا المواطنين الى ارسال أبنائهم اليها وكان منزل رقم فيها بنفسه ، وقد رأى أن يفتتحها فى خلال أجازات الصيف حتى لا تضيع أوقات الشباب فيما لا ينفع ،

وقد استهدف جاويش من فكرة المدرسة الاعدادية أساسا أن تكون نواة صالحة ينسج عليها التعليم الثانوى ؛ ثم لم يلبث أن حمل لواء الدعوة الى انشاء المدارس الليلية ، وفتح عددا منها واستقبل بها عديدا من العمال .

ثم مضى يجمع التبرعات والاكتتابات لفتح المدارس الأولية لتعليم أبناء الشعب ولم يلبث أن وسع نطاق هذه العمليات الفردية التى استهدف بها استكمال النقص فى مدارس الوزارة التى كان الاحتلال حريصا على أن تكون بمصاريف ، وذلك حتى لا يقبل فيها الا أبناء الأثرياء.

وفى نفس الوقت الذى كان لطفى السيد مدعو الى قصر التعليم على أبناء الأغنياء والأسر وكان من رأيه مقاومة تعليم

مسواد الأمة ومعارضة الاتجاه الى المجانية وذلك حتى بمكن المحافظة على وجود طبقة معنية تحكم البلاد (١) .

فى هذا الوقت كان « جاويش » حريصا على أن يعمل بكلًا ما فى طاقته فى هذا المجال فقد طوف بالبلاد وتحدث فيها عن مشروعه وكون اللجان ، وبدأ فى جمع التبرعات والاكتتابات اللازمة وأنشأ فى القاهرة ما أطلق عليه جمعية تشجيع التعليم الحر .

وكان قد رأى من خلال تجاربه الشخصية ان مقرر المدارس الثانوية الذى وضعته الحكومة يمكن للتلاميذ اتمامه فى ثلاثة شهور ونصف وبذلك يمكن صرف الوقت الباقى من العام الدراسى فى تعليم مواد أخرى تفيدهم فى حياتهم العملية وكان من أمله أن يتم برنامجه بالتدريج ، وأن يقدمه كنتيجة نهائية لتجربته الطويلة ودرسه الدقيق .

وقد دعا فى المؤتمر الوطنى ( ١٢ يناير ١٩١٠ ) الى انشاء مدارس البساتين ( روضة الأطفال ) وقال ان هذه المدارس هى التى تبنى التعليم فى مصر ، وقدر ان المشروع يتكلف عشرة آلاف جنيه مصرى لانشاء المدرسة الثانوية الجديدة (٢).

وكان جاويش حفيا بأن يذكر النقص الواضح في مناهج التعليم في مصر ، ولطالما أنحى باللائمة على أن المدارس لا تخرج

<sup>(</sup>۱) النثر العربي المعاصر لأنور الجندي ص ١٨٠ ه

<sup>(</sup>٢) العلم - ٢ يوليو ١٩١١ م

من ينهضون ببلادهم وقال أن الصورة التي يهيئها لخريجيه هي صورة الوصوليين الذين لا يلبثون أن يكونوا عبيدا ومتملقين للحكام وأرباب الجاه وأصحاب النفوذ .

£

ووصل من دراسته الى نتيجة هى ان المرض الحقيقى الذى يكاد (۱) يودى بالأمة المصرية هو خلو البلاد من « التربية » الحقيقية التى هى مجمع الفضائل ومبعث الكمالات ، وقال ان هذه التربية النفسية هى التى تتوقف على رفعة الأمم وانحطاطها ، بل يتوقف عليها وجودها ، وتساءل « ففى أى معهد من المعاهد الليلية القائمة الآن فى مصر تجد الوسائل التى تحمل النابتة على الكرم والجود والأخذ بأسباب الحق ومحاربة الباطل ? » ثم أجاب الكرم والجود والأخذ بأسباب الحق ومحاربة الباطل ? » ثم أجاب « الا انه لا شىء من ذلك » .

ووصف العلاج فقال ان الوسيلة الى تطهير نابتة الأمة من تلك الأمراص النفسية المتفشية فيها هـو تأسيس معاهد للعلم والتربية بأقسامها الثلاثة: الحسية والعقلية والنفسية ، وهى التى لا يكاد يوجد منها شيء في المعاهد القائمة الآن .

من أجل هذه المفاهيم حمل « جاويش » لواء الدعوة الى تأسيس ادارة معارف أهلية ، تبدأ بانشاء بضع مدارس .

\* \* \*

وقد وجه « جاويش » جهده منذ اليوم الأول لعمله في ( اللواء ) الى بث فكرة التربية كأساس للتعليم ، محاربا نظام

 <sup>(</sup>۱) العم - ۳ نوفمبر ۱۹۱۰ .

وزارة المعارف الذي رمسه الاحتلال وأشرف على تنفيذه كرومر ودنلوب ؛ فمضى يشن الغارة على أولئك الذين يتولون زعامة المعارف فى هذه البلاد وهم ليسوا ممن درسوا شيئا من علم النفس ؛ ولا ألموا بشيء من مسائل التربية العملية » .

وأشــار الى انه من الضرورى فى نظام تدبير (١) المدارس وقواعد أصول التربية أن يشرف القائمون بأمر التربية على المربين فيضعوا لهم القوانين ، ويعينوا لهم مواد الدراسة ، ويقدروا لهم أزمانها ، وما يدرسونه من كل مادة ، ثم يقوموا على الطلاب يراقبون حركاتهم وسكناتهم في جميع أطوارهم ؛ حتى في الخلوات على مذهب الجزويت ، والغرض من ذلك أن يصلحوا ما فسد من أخلاقهم ويكملوا ما نقص من آدابهم ، فيزودوهم بما ينفعهم فى معاشهم ومعاهدهم « ثم أشار الى أن العقل لا يمكن أن يكون بين يدى القائمين بأمر التسربية آلة يديرونها أو مأمورا يطيم أوامرهم ، الا في أدوار التكوين الأولى ، حتى اذا ما بلغ العقل أشده وأمكنه معرفة ما يضر صاحبه وما ينفعه لا يتقبل شيئا من غيره الا بمقدار ما يعقل ويقتنع ؛ وقال ان من لا يفهم تلك الأطوار العقلية وما يناسب كل طور من التدبير والسياسة كان خليقا أن یسیء و تکثر عثراته » .

هذا نموذج من عشرات الموضوعات التي كان يعرض لها جاويش في اللواء وفي مجلة « الهداية » وفي خطبه ومحاضراته

<sup>(</sup>۱) اللواء - ۷ دیسمبر ۱۹۰۸ ما

المختلفة ، ولطالما عرض لهذه الآراء ثم علق عليها ، وأعلن موقفنا من تطور الغرب فى فكره التربوى ، فقال ان مثل هذه الآراء فقهها أهل أوروبا ، واتخذها علماء التربية وسائل فى تدبير نابتتهم وتثقيف شبابهم ، ولكن ساء حظ مقلديهم من أهل الشرق ، ولا سيما المصريين ، فحاكوهم من غير تبصر ولا تفكير ، ولذلك تكثر أغلاطهم فلا يفقهون أسبابها .

وهذا يعنى انه يؤمن بحقنا فى أن نعرف أحدث أساليب الفكن العالمي فى مجال التربية والتعليم والثقافة ، ولكن لابد أن تكون لنا شخصية استقلالية لاتطبق كل شيء تطبيقا أعمى وانما تأخذ لنا من هذا الفكر ما يناسب شخصييتنا ومستوانا وظروفنا وسئتنا .

ولطالما أشار الى أثر « التربية » في رفي مستوى حياتنا الثقافية ؛ وجهر بأثر الاحتلال في القضاء على هذه المادة ، ومن ذلك قوله : « عمد الاحتلال الى الاخيلاق في المدارس ، فلم يضعوا في نظامها ما يكفل تهذيب الأخلاق ، وتثقيف العقول ، وطبع النفوس على الهمة والشهامة ولم يضعوا من ضروب النظام ما يبلغ بالأمر شيئا من تلك الصفات والأخلاق التي لا تقام الأمم يدونها » .

\* \* \*

وبدخل السجن للمسرة الثانية سنة ١٩٠٩ فلا يشغل فكره الا بهدا العمل ويخلص من تجاربه الماضية كلها فى مجال السياسة الى أن هذه الأمة لا يصلح أمرها ولا تستطيع بناء النهضة ولا حمل

لوائها ولا مقاومة النفوذ الأجنبي الا اذا استطاعت أن تبنى أخلاقها ويقوم فيها نظام تربوى «حقيقى يسبق نظام التعليم » ولا يستطيع التعليم بدونه أن يخطو في مجال النجاح.

ثم لا يلبث أن يكشف عن رأيه « ذلك انه ما دامت براميج الدراسة وقوائين المدارس على النحو الذي وضعته وزارة المعارف فلا رجاء في اصلاح هذه الامة ، ولا أمل في تهذيب أخلاقها وتربيتها ، وان كل ما يرى من أشكال النظام المدرسي وضروبه ، فانما هي قشور ظاهرة وجمال صورى ، ولولا أنه لا يطاع لقصير رأى لاقترحت أن تصلح الحكومة أساليب « التربية » فتجعلها كفيلة بما قصد منها » ولطالما دعا في عديد من مقالاته الى « الأخلاق التي قعدت بالأمة عن التقدم في سبيل الرقى » .

# \* \* \*

وقد مضى فى الطريق الى نهايته ، فكان قبيل هجرته قد وسع هذه الدائرة توسيعا ، وأولاها اهتمامه ، وأخذ بمنطق « محمد عبده » فى أن التربية هى أساس الحرية وأن المحتلين كانوا حريصين منذ الاحتلال على القضاء على قوة العلم والتربية .

وحاول فى عديد من كتاباته وخطبه أن يكشف عن القرق بين التربية والتعليم « التبس الأمر على الناس فظنوا ان العلم هـو التربية وأن المدارس ما أقيمت الا ليعلم فيها النشىء مبادىء العلوم وقشورها والواقع ان هناك بون شاسع بين التربية والتعليم. وكشف عن الخطأ فى تعليم البنات فقال ان مدارس البنات

القائمة لا تكفى الأمة حاجاتها ، ولا تحقق مطالب المرأة باعتبارها

نصف الأمة ، ولا تمكنها من أداء فروضها وتكاليفها ، ولا سبيل الى ذلك الا باقامة مدارس تدور برامجها ونظاماتها ، حول نقطة واحدة ، هى أن يخرج من بين جدرانها أمهات عفيفات قادرات على تدبير أولادهن ، وتدبير أزواجهن ، وتدبير أنفسهن » .

وكانت دعوته موجىهة الى التوسع فى التعليم الزراعى والصناعى ومدارس النسيج .

وكان عمله كله هذا موجها الى غايتين كبيرتين :

١ — (١) تغطية النقص فى برامج مدارس الحكومة ، واعطاء أبناء الفقراء الفرصة للتبريز والنبوغ ، وتوسيع نطاق المناهج ، وخلق روحها الوطنية ، والعناية بالتربية التى أغفلتها المناهج تماما .

حماية الطلاب من مناهج التعليم الأجنبي التي كانت تهدف في الغالب الى القضاء على وطنية واسلم التلاميذ الملحقين بها.

#### \* \* \*

وكان فى خلال هذه الرحلات يستنفر الناس للعقو عن فضلة الموالهم ، وما لا حاجة لهم به من جلود أضاحيهم ، وقد أمكنه أن يجمع خلال أيام العيد نحوا من ثلاثمائة جنيه ، وكان من

<sup>(</sup>١) اقرأ خطابه الهام المفصل في فلسفة التربية والتعليم لا أبريل ١٩١١ ـ مجلة الهداية .

رأيه أن بعمل ذلك كل عام مضافا اليه ما بمكن جمعه فى رمضانا من صدقات الفطر ، لتوجيهها الى خير مصارفها فى سبيل العلم واقامة المدارس النظامية المستوفية والمعاهد الزراعية والصناعية والتجارية وأمكنه اصدار قانون الشركة الأهلية الذى وضعتة لجنة اصلاح التعليم وهسدفه تسهيل التعليم على الأهالى بنين وبنات ، مع تحسين التربية حتى تكون للاخلاق واقية . وكان التعليم عنده عمل وطنى بالنسبة للمدرسين لا بأخسذون عليه أجرا ..

ولوقد أتيح لجاويش أن يتفرغ لهذا العمل وان يقصر نفسه عليه لحقق نتائج باهرة ، ولكن عمله السياسي والصحفي في المجالين الوطني والاسلامي ، ومصارعاته للاحتلال ورجاله وأعوانه وهم الذين بيدهم مختلف أمور الدولة كان حفيا بان لا يتيح لهذا العمل التربوي أن يتسع نطاقة ، ويحقق النتائج المرجوة منه .

وجه «جاويش» اهتماما خاصا في مجال التعليم الى الأزهر؛ وخاض من أجله معركة ضخمة ، وألف لجنة الاتحاد الأزهرى ، قاوم فيها الحكومة لموقفها العدائي للأزهر وكان المخطط الذي رسمه الاحتلال هو مقاومة كل محاولة للنهضة بالأزهر في مناهجه أو شئون خريجيه ، وقد وقع الصدام بين الأزهريين والحكومة مما أدى الى استقالة الشيخ حسونة النواوى شيخ الأزهر ، وتطرفت الحكومة في مقاومة الأزهريين مما بلغ غاية العنف فسالت الدماء ، وأمر حمادة باشا مدير الأوقاف بجلد الطلبة المعتصمين في صحن الأزهر وطالب جاويش بمحاكمة مدير الأوقاف ورجال الادارة على ضربهم « من رضوا من الدنيا بجوار ربهم ، وانقطعوا عن الناس في داره بعد أن أغلقوا أبواب الأزهر » .

وقد واصل جاويش حملته في هذا الأمر على نحو جرى والله وفتحت جريدة العلم صفحاتها وأوسعت لبرقيات الاحتجاجات ومقالات الكتاب .

\* \* \*

وواصل « جاویش » دفاعه عن الأزهر ومطالبتة بتطوین نظم التعلیم به و کانت جزءا من برنامجة التعلیمی الدی واصله

<sup>(</sup>١) العلم ١٨ و ٢١ فبراير سنة ١٩٠٩ م

قدعا الى ادخال جميع العلوم العصرية في الأزهر ، والحاق مدرسة المعهدد ( الأزهر ) يجب أن يكون مصير التربية ، والتعليم الى وجاله ، وان يكون طلابه غير مقصورين على ما يسمونه بالعلوم الدينية ، بل هو المعهد الذي يجب أن يضم بين جدرانه جميع العلوم الشرعية وغير الشرعية ، حتى يكون كله جامعة بالمعنى الأعم وهاجم موقف الاحتلال منه ، وكيف كان عاملا ﴿ فِي أَنْ يَظَارًا الأزهر السنين العديدة خاويا خاليا من العلوم النافعة العصرية التي سبقتنا الأمم الأخرى بدراستها واستقصاء مسائلها ، حتى أصبح الأزهر وهو في القرن العشرين معرضا يمثل لزائريه كيف يكون الحمول والجمود ، وأن يبدو طلابه وعلماؤه وكأنما هم بمعزل عن العوالم الحاضرة ولا يعرفون من أمرها الا القليل » وأثار « جاويش » معركة مع وكيل الحقانية عن خطابه في مجلس الشورى عن قانون الأزهر الجديد المعدل ، وهاجم ما أشار اليه القانون من طرد التلاميذ وعقوبة النفي واعطاء حق تعيين شيخ الأزهر ومشايخ المذاهب للجناب العالى وحده ، وقال: « ليس السموه من الوقت ما يكفى للنظر في مصالحه فكيف يستطيع أن يدر هذا المعهد » .

وقال ان من يقرأ بعض هذه المواد يتجلى له ما ينطوى عليه هذا المشروع من روح الاستبداد، وترويض النفوس على المذلة والخضوع .

كما هاجم اعطاء شيخ الأزهر وحده حق انتخاب مشايخ المذاهب ومشايخ المعاهد الأخرى وقال « من هو ذلك الشسيخ الذى يعطى وهو من بنى الانسان هذا النفوذ والسيطرة ثم يتوقع منه أن يكون قديسا يقيم موازين العدل ? ان طبيعة البشر ونزوعهم الفطرى الى الأثرة والاستبداد وحب المصلحة الذاتية والعجز عن استفراغ الوقت فى شئون الغير ، ذلك يمنع كل المنع تخويل فرد مهما كان علمه وعقله أمثال ذلك السلطان المطلق ، ولا يبيح وضع عدة آلاف من الطلاب ورواد العرفان تحت رحمة رجل لا يرى من محاسب له سوى الأمير الذى لا طريق له الى علم أحوالهم وشئونهم سوى ذلك الشيخ .

ولما هاجموه لموقفه هذا ؛ قالوا له : من يدرى ألا يكون الشيخ جاويش أحد الثلاثة الذين يتم بهم عقد المجلس الأعلى.

فقال جاويش: ان مثل هذه العبارات لا توجه لأمثالنا ، واذا ظن قائلوها انها نفعت مع بعض مشايخ الأزهر فسكتوا مترقبين تحقيق الأماني التي وعدوا بها فاننا لا نسكت عن اظهار الحق ، ولا يحملنا أي أمر على تضحية المصلحة العامة .. » .

## \* \* \*

هكذا كان يمضى جاويش فى مجالة الأوسع ، مجال المعلم من خلال حياته الصحفية والسياسية ، وفى ظل هذا الجو كان يلتقى بالشباب المتطلع من الأزهر موجها اياه للعمل ، ولدراسة الفرنسية عن طريق المدرسة الاعدادية الليلية التى أنشأها وكان يدرس بها للأزهريم والتى أمها عدد كبير منهم من علماء وطلبة حتى بلغ

عددهم نحو أربعمائة طالب معدا مشروعه الخاص بارسال بعثات منهم الى أوروبا (١) .

وفى ظل هذا المجال الواسع الذى فتحه « جاويش » لشباب الأزهر التقى به الشاب الكفيف « طه حسين » فأفسح له مجالاً الكتابة في مجلة الهداية .

\* \* \*

وقد صور طه حسين اتصاله بجاويش في هذه السنوات ١٩١٠ ، ١٩١١ . وقال انه كان متأرجِحًا بين مذهبين ؛ هما مذهب « الاعتدال والقصد » وهو مذهب لطفي السيد ومذهب « الغلو والاسراف » وهو مذهب جاويش ، وقد كتب طه حسين هـ ذا عام ١٩٥٥ (٢) بعد خمسة وأربعين عاما ، وبعد أن سافر الى أوروبا وأقام بها وتحول تفكيره تحولا شاملا ، وعاد يعمل مع الأحسرار الدستوريين خلفاء حزب الأمة وخلف هو لطفي السيد في مذهب الاعتدال والمحاسنة ، فهو اليوم يرى مذهب جاويش غالبا ومسرفا بعد أن انحرف عنه ، أما يوم كان يجد عن طريقه فرصة الظهور والتبرير ونقد أساتذة الأزهر الذين اختلف معهم وترك من أجلهم الأزهر الى الجامعة القديمة ، فقد كان الأمر بالنسبة له غيين ما يتصوره الآن ، والمعروف ان الفرق بين مذهب جاويش ومذهب لطفى السيد هو الفرق بين حزب الأمة والحزب الوطني وبين محاسنة الانجليز التي كان يدعو اليها لطفي السيد وحزب الأمة

<sup>(</sup>١) مجلة الهداية ص ١١٥ م ٢ م،

<sup>(</sup>٢) مجلة آخر ساعة سنة ١٩٥٥ ،

وصحيفة الجريدة وخصومتهم وهي دعوة الحزب الوطني وجاويش قائد لوائها .

غير ان « طه حسين » لم يلبث أن ذكر فضل « جاويش » فقال : « على أن فضل الشيخ عبد العزيز جاويش على الفتى (طه حسين ) لم يقف عند هذا الحد بل تجاوزه فأمعن في تجاوزه ؟ فهو الذي عرق الفتى الى جماهير الناس ، ودفعه بين أيديهم ذات صباح منشدا للشعر كما كان يفعل الشعراء المعروفون ( وحافظ منهم خاصة ) في بعض المناسبات ، .. ثم لم يقف الشيخ عبد العزيز بالفتى عند هذا الحد ، ولكنه علمه الكتابة في المجلات فقد أنشأ مجلة الهداية وطلب الى الفتى أن يشارك في تحريرها ثم ترك له الأشراف على هذا التحرير ، وكان له الفضل كل الفضل فيما تعلم الفتى من اعداد الصحف وتنسيق ما ينشر فيها من فضول ، ثم أضاف الشيخ الى كل هذا الفضل ، فضلا آخر وقع من نفس الفتي موقع الماء من ذي الغلة الصادي أرضاه عن بعض حاله وأكبره من نفسه شيئا ، وأشعره بأنه قد أتبح له أن يجلس مجلس المعلم ، فقد أنشأ الشيخ جاويش مدرسة ثانوية ، وكلف الفتى أن يعلم فيها الأدب على ألا ينتظر على ذلك أجرا ، فالمدرسة « عمل وطنى » لا أجر عليه لمن يشارك فيه ، ولم يكن الشيخ يفيد من هذه المدرسة شيئًا ، وربما أنفق عليها من رزقه ، وكلف نفسه في سبيل ذلك شيئًا من الحرمان ، وربما ألح على بعض الأغنياء وأوساط الناس حتى استكرهم على أن يعينوه على نفقاتها ببعض المال ؛ ثم لم يلبث هذا كله أن انقطع فجأة وصرف الشيخ

عنه بأحداث السياسة ، ثم اضطر أن يهاجر من مصر على غير انتظار لهجرة .. وهو على كل حال قد أعان الفتى على الخروج من بيئته تلك المغلقة ، الى الحياة العامة ، وعلى أن يكون له اسم معروف .. » .

وما صوره «طه حسين» ما هو الا نموذج لما فعله جاويش مع عشرات من الشباب المتطلع الطامح الذي كان يرغب فى أن يعده للوطن ، وقد اعترف طه حسين بأن « جاويش » هو الذي وجهه الى أن يعبر البحر وزين له ذلك ، ودفعه الى تعلم الفرنسية .

وكان هدف جاويش من ارسال بعثة أزهرية الى أوروبا من لوابغ الأزهم هو أن تتزود بالمعارف الحديثة ثم تعود فتتولى مناصب القيادة والتوجيه وتغير أنظمة الأزهر على نحو يدفعه الى التطور ومسايرة معاهد التعليم الكبرى ، وقد شقى من أجلًا مشروعه هذا ، فجمع له المال ، فقد كانت البعثات تسافر من كل المدارس ما عدا الأزهر وقد انقطعت أسبابه عن الحياة والمعرفة « ثم بعد الأمر على الأزهريين فجمدوا على ما هم عليه من جفاء العلم ، حتى قام بعضهم فأعلن كفر من دعا الى تعليم الرياضة والتاريخ وتقويم البلدان ، وأفتى بعضهم بحرمة السفر الى أوروبا الا لتعلم علم نافع غير موجود في بلادنا » وكان قد أم المدرسة ( ٤٠٠ طالب ؛ ٢٠ عالما ) ولكن ما لبثت مؤامرات الاحتلال أن أحاطت بالمشروع ، وثبطت الهمم ، وروجت الشبهات حــول المدرسة ، ووصل الأمر الى الحد الذي اضطرب له جاويش نفسه ، وهند د الأزهريون بقطع مرتباتهم ، مما اضطر بعضهم الى العدول عن اتمام الدراسة ، ثم تناقص تدريجيا ، ومضى جاويش بمشاركة اسماعيل شيمي وفؤاد حسيب في اعداد ( الأرسالية ) ، وتقرر أن يكون الزى وسطا بين الشرقى والأوروبي ، فاختار لهم العمامة العالية مع البذلة الافرنجية ولا شك كان الغرض من البعثة — كما صوره جاویش — عملا رائعا وهو « تکوین رجال پرجعون الی مصر وقد استقوا العلم من مناهله ، ليصلحوا من فئتهم ما بها من الأمراض وليخرجوا هذه الأمة من جمودها ، وقد رأيت من التاريخ الطبيعي ، ان الأشياء تزيد وتنقص من داخلها لا من الخارج ، رأيت أن أبذر في مصر من الأزهريين رجالا فأرسلهم الى حيث يبلعون العلم الصحيح ليرجعوا لنا وقد جمعوا منه ما يمكنهم أن يدرسوه لأمثالهم الأزهريين ، وقد لاقينا مشقات جمة في سبيل جمع المال ، ولكن آلينا على أنفسنا أن نخدم هذه الأمة خدمة صادقة غير منتظرين من ورائها جزاء، أن الأزهر وقد كان مقفل الأبواب في وجه كل علم عصرى ، يسعى اليوم أن يتخلص من هذه القيود التي تقيده ». وقد أشار جاويش الى أنه اقتفى فى ذلك أثر الشيخ محمد عبده فى اصلاح الأزهر.

وقد تكونت البعثة الأولى من : على الشهداوى ، محمد مصطفى التوسى ، محمد مصطفى رزق ، وكانت على حساب الأمة مباشرة ، فسافرت فى ٢٦ فبراير ١٩١١ ، وسافر معها جاويش الى مونبلييه ( فرنسا ) « سافرنا معهم اذ آنسنا منهم الحاجة الى معين خبر آداب القوم وعاداتهم ومواضعاتهم

العامة ، فلما وصلنا الى مستقرهم لم يبيتوا فى الفندق الأليلة واحدة ، ثم عدونا بهم الى مدرسة المعلمين فبوأنا لهم بها المساكن ، وقضينا لهم ما يريدون من المآرب والحياج — ولبثنا فى مدينة مونبليه أسبوعا نزورهم فيها ونؤدى لهم ما يحتاجون اليه حتى اطمأنوا وارتاحت نفوسهم » .

وأشار « جاويش » فى رسالة منه الى « العلم » من ليون (١) الى أنه استهدف الوقوف على أساليب التعليم الحديثة ليطبقها فى الجامعة الأزهرية التى تضم نحو ١٤ ألف طالب حتى تصبح جامعة عصرية بالمعنى الصحيح وحتى يعرف ان المصريين يعتمدون فى سبيل استقلالهم على أنفسهم قبل كل شيء .. » .

وقد كان يمكن أن يمتد هذا المشروع وتتسع آفاقه لولا أن الاحتلال كان قد وضع كل العراقيل المثبطة لتحطيم هذا المشروع حتى يبقى الأزهر فى جموده وعزلته بعيدا عن دائرة الحياة ..

<sup>(</sup>۱) العلم - ۲۲ مارس سنة ۱۹۱۱ م

توقف هذا العمل الكبير عندما هاجر جاويش فى أوائل ١٩١٢ وكان قد أوشك أن يؤتى تتائج طيبة ، فان « بناء الأمة » على أساس التربية ، كان عملا خطيرا بعيد المدى فى مقاومة الاحتلال والقضاء عليه وهو ما كان يؤرق المحتلين ويدفعهم الى تضييق الخناق على جاويش بالمحاكمات والسجن والمراقبة ، حتى لا تكتمل هذه الأعمال وتأخذ طريقها الى الحياة وتحقق النتائج .

وقد صور أحد تلاميذ جاويش أثره النفسى على جيله ، ذلك هو « أحمد وفيق » الصحفى المحامى فقال (١): « كانت كلمات الشيخ كالكهرباء فى علاج النفوس فقد رأينا الشباب ، وقد قوم من جانب ضعفه ، ضعف الانغماس فى الملاذ والشهوات ، وتعرف كيف يكبح جماحه ، ويقتاد نفسه فى سبيل الدرس والتحصيل ، والعناية بشئون بلاده ، من غير تفريط فى ذاك ، أو افراط فى هذا ، وتفهم أن الروح الجميلليس دائما أبدا صنو الجسم الجميل.

من أجل هذا رأينا شباب تلك الأيام قد عكف على وضع دراسة ذاته فوق كل دراسة ، حتى يصل الى تعرف أهم المعلومات الحيوية الدقيقة عن نفسيته قبل كل معلومات أخرى ..

<sup>(</sup>۱) العلم - ۱ فبراير ۱۹۲۹ م

كان ذلك أول أثر من آثار ما رسخ فى أذهان شباب ذلك العهد من تعاليم « جاويش » كانت نظرتهم الى داخل نفوسهم هى أول ما دعاهم ليعرفوا مصدر النعيم الذى لا ينفد ولا يغيض ، ثم غرس لديهم أنبل وأجل شهوة .. سار الفقيد بالشباب فى مرتقى أدبى حر ، من غير وجل ولا خوف ، الى أن وصل بهم الى القمة النقية الهواء ، فعلمهم هناك كيف يكون العمل على رفع الكرامة الانسانية للعنى والفقير ، للحقير والأمير ، وذلك بتوفير الشرط الأساسى لذلك للعمل وبذل الجهد ، هذا الشرط هو أن يكون للانسان نية حازمة فى تحرير نفسه والخلاص من كل ما يعوق حريته .. » .

وقد ترك جاويش هذا الأثر الذي كان يمكن أن يصل الى أبعد المدى لولا ان فرضت عليه الهجرة فأمضى بها اثنى عشر عاما ، وعاد وقد تحول وجه الوطن وفكره ، وظهرت تيارات جديدة وأحزاب ، وتخلى الاحتلال عن مسرح الحوادث ، وتركه لقوى من أنصاره وخصومه تتصارع ، ولكنها جميعها لا تحمل صورة الحسركة الوطنية القديمة ، وان كانت تحمل مفاهيمها فى أعمق أعماقها .

وعاد « جاویش » ۱۹۲۳ الی العمل من أجل الهدف الكبیر ؛ هدف بناء الأمة ، مرة أخرى ..

كان جاويش بعد أن عاد من انجلترا ، سنة ١٩٠١ يعمل معلما فمفتشا فلما عاد بعد الاستقلال وفتحت وزارة المعارف باب اصلاح التعليم الالزامى ، اختير مراقبا عاما للتعليم الأولى ، ولما وضع مشروع قانون التعليم الالزامى ، وعقد مؤتمر التعليم الالزامى الأولى ، شارك جاويش فيهما ؛ وبدأ مرحلة جديدة فى هذا العمل الذى أحبه ، والميدان الذى كان حفيا بأن يقدم له كل جهده .

وربما كان يرى بعد أن تبددت الآمال السياسية ، وتحقق استقلال مصر على هذا النحو ، انه يستطيع أن يهب كفايته لوطنه في هذا المجال فتتحقق آمال الوطن عن طريق نشر العلم .

وعنده (۱) ان تاريخ التعليم الأولى فى مصر فى العصر الحديث قد بدا عام ١٩٠١ أو قبل ذلك بعامين ، وقد ضوعفت الجهود التى بذلت فيه بعد ذلك بأربع سنين « فانى لما عدت من إنجلترا كانت بداية الحركة التعليمية وكانت وزارة المعارف قد أنشأت فصول الخميس والجمعة ، وفى هذه الفصول كان يحشر الفقهاء والعرفاء القدماء لتعليمهم ما لا غنية لهم عنه من طرائق التعليم ، ومن المعلومات الأخرى على قدر ما يتسع الزمن ، اذ لم يكونوا يعرفون الا القرآن الكريم .

ولقد أنشئت هذه الفصول ، وكان لى الشرف ان كنت من العاملين على انشائها والى المتعلمين وضعت كتاب « غنية المؤدبين » .. ثم مضت منذ ذلك الحين فترة كبيرة قضيتها بعيدا عن الوزارة ، وقال ان مدرسة المعلمين بشارع عبد العزيز

<sup>(</sup>١) ٢٠ يوليو ١٩٢٥ - الأهرام م

عام ١٩٠٤ كانت تخرج معلمى الكتاتيب ، وقد كان المعلم (١) الذى تحتاج اليه مصر يكفيه أن يعلم ألف باء ، هذه حقيقة محزنة وفى تلك السنة وضعت برنامجا لمدرسة معلمين مدتها ثلاث منين ، وأثبت الزمن صلاح المدرسة الجديدة ، وعلى نسقها تنشأ مدارس المعلمين .

ولقد كنت أشعر دائما بالحاجة الى ما أسميه مدرسة عاملة ، هذه المدرسة التى يتعلم فيها أكثر من فئة واحدة ، حتى لا تنصرف الأيدى عن الزراعة أو الصناعة وقد أسهمت فى تطبيق هذه الخطة ، وقد كانوا يقولون ان هذا عمل غير منتج ، وكان علينا أن نكافح تلك الفكرة الخطرة وأن نحب الى عقول الناشئة العمل مستقلين ، وأن ندربهم على ذلك ، وننشىء فيهم خلال الرفعة والعزة وأن نقتلع من صدورهم بذور الرذائل الاجتماعية كالملق والشعور بالهوان والنفاق وغير ذلك من المبادىء .

أجل ان أهم ركن من أركان التربية أن ندرب الانسان على أن يفهم دائما انه انسان ذو كرامة ، وانه يجب أن يحتفظ بكرامته تلك فلا يعرضها للامتهان ، وأن يكون مستقل الرأى ، معتمدا بعد الله على نفسه ، غير متكل على معونة خارجية ، لأن انتظار

<sup>(</sup>۱) أشار جاویش فی اكثر من مناسبة الی انه بعد عودته من انجلترا تأسست مدرسة عبد العزیز لتخریج معلمین و كان برنامجها عاما واحدا فكتب تقریرا یطلب جعل برنامجها ثلاثة أعوام فكان جواب دنلوب له: صح عندی أن غیبتك عن مصر وضعتك فی موضع المفالی فیما یطلب لقومه ، أمتك یكفیها معلم یستطیع أن یعلمها الف باء ومبادیء الحساب » ،

هذه المعونة يبعث فيه دائماً أنه لا يصلح أبدا أن يكون مستقلاً ، ان محترفي الحرف المختلفة كالحدادة والطهي وسياقة العربات ، كل من يجيد صناعة منهم يشعر انه في غنى ، وأنه ينبعي أن يكون دائما مطلوبا لا طالباً . فلا يذل ولا يخضع ولا يسمح لشخصيته أن تفنى فى شخصية غيره ، ذلك ما ينبغى أن يكون ركن التربية ، وأذكر أننا أحببنا أن نأتي بتجربة جديدة فى بابها ، فأتينا ببضعة تلاميذ من بولاق والقلعة وسيدنا الحسين ، وكانوا نحو عشرين من كل حى ووضعناهم فى مصنع ومن الذين أرسلناهم رجل ذو لحية كثة لا أذكر اسمه لسوء الحظ، وهو في الحي الحسيني وهؤلاء هم الذين فتحوا أكثر المصانع الموجودة الآن ، ولكن هذه التجربة لم تدم الا ثلاث سنين أو أربعا ، تقولون القراءة والكتابة ، كأن القراءة والكتابة هما وحدهما كل شيء . انهما ليستا أكثر من وسيلتين أما الغاية فمعالجة الحياة ، والتغلب على صعابها ، القراءة والكتابة لا يكو ّنان الأمة ، انما الذي يكونها هو الخلق المتين ، خلق العزة والرفعة والشعور بالكرامة الشخصية وقد تكون هاتان الوسيلتان أشد خطرا من الأمية ، انكم تعلمون ان العلوم كلها هي بمثابة الغذاء للنفس ، والغذاء لا ينتفع به الا الجسم السليم من الأمراض ، فاذا كان الجسم مريضا كان الغذاء له غذاء لمرضه ، واذا كان سليما زاده الغذاء قوة على قوة ، وكلما زدت المريض دسما زدته ضعفا وسقما .

لقد مضت سنوات عديدة وسياسة التعليم محصورة فى جمع الأولاد من المزارع والمصانع ، وكانت سياستنا تكليف التلميذ

أن يكون أفنديا ، ولذلك كرهوا تفقد الزراعة ، وتنقية الدودة ، ولم يعودوا يعرفون الالبس الطربوش ، والتماس الرزق بالوسائل القبيحة ، وملئت الشوارع بالمتسكعين والمنافقين ، والعاطلين والضائعين ، وبعد ذلك نقول انبا أمة وهؤلاء الناس منا .

ان الذي لا يعرف حالتنا الخلقية في كل مكان عليه أن ينظر لأحضان السجون ، فانظروا اليها ثم ابكوا . نعم يا اخواني اني رأيت بنفسي ، ورب ضارة نافعة ، رأيت في حبوسي واعتقالاتي ما يبكيني ويحزنني ، ويزيدني يقينا بألا نكون أمة الا إذا بنينا من الأساس، فانقض أولا وابن بعد ذلك ؛ أما الذي يبني على العاهات فلا فائدة فيه ، ولقد أصبح الأمر بيد الأمة الآن ، أريد أمر التربية خاصة ، فإن الفرصة متاحة ودانية ؛ انكم لتعلمون ان تفشى الأمية بالشعب المصرى كان مصدر الآلام ، كما كان كذلك في كل أمة من قبل ، ولقد جاء الدستور داعيا لمعالجة هذه الحالة فجعل التعليم اجباريا . لابد من التوسع في مكافحة الأمية حتى تبلغ المستوى اللائق ، ان الأمية ليست ألد أعدائنا ولكن ألد أعدائنا هو انحطاط الخلق ، وتعطل اليد عن العمل. ومحصل القول ان التجاريب علمت الأمم التي سبقتنا ألا نقتصر على ارضاء العقل عن طريق الأذن والعين ، بل لابد من أن تكون هناك مساعدة من اليد ، لقد طِغت بعض المديريات في الفترة الأخيرة ، وجابهني بعضها بالتمرد على فكرة نشر التعليم الأولى ، فلما وصفت لهم سوء حالتهم خشعوا أو سمعوا . ان لسياسة التعليم الاجباري طريقان : الأجبار التدريجي : والأجبار العاجل بعد توافر جميع

الشرائط ، وأنا أميل الى الاجبار التدريجي ، أميل اليه لأنه يدع الأمة تشعر بحاجتها الى التعليم .

وأوجه الالتفات الى أمر ذى بال ، هو ان الرياضة البدنية ضرورية جدا ولا يقال ان الاشتغال بالزراعة يغنى عنها ، فقد وجد الزراع فى الدانمرك ، والسويد مصابين من جراء مداومة اشتغالهم بالزراعة بعاهات خاصة ، لأنهم يكيفون أجسامهم تكييفا خاصا .. » .

#### \* \* \*

هكذا وضع « جاويش » خطته عام ١٩٢٥ للعمل ، غير ان الزمن لم يمهله طويلا ، فان السنوات الأربع التى أخد يعمل خلالها لم تكن كافية لتحقق هذا العمل ، لقد عاش هذه الفترة مسافرا الى كل مكان فى القطر ، زائرا المديريات المختلفة ، متحدثا وباحثا ومراجعا منشئا للفصول الجديدة ، معدا للمربين والمدرسين ، حاملا معه كل هذه المفاهيم التقدمية الرائعة ، وخاصة مفهومة عن التربية ، ولقد حدثنى « أسعد جاويش » انه فى الفترة الأخيرة من حياته كان قد أحضر فى مكتبه بالوزارة « مغازل » لتنفيذ مشروع كبير برمى الى أن يغزل كل طالب من ١٠ الى ١٢ مترا يوميا ، وقد وقف المشروع بعد وفاته بالطبع كما تحول كل هذا المنهج وسقط نظام التعليم الأولى فى أحضان سياسة الغزو الثقافى وأساليب الاحتلال التى كانت ممتدة النفوذ على أيدى أنباعه .

وفى يقينى ان هذا الأسلوب من العمل قد انطوى بوفاة جاويش ، وان قوة النفوذ الأجنبي الذي كان يشرف عليه خلفاء

دنلوب ومعهم أتباع السياسة الانجليزية فى أسلوب التعليم ومنهجه ، قد سيطرت وطغت وآية ذلك ان قضيى عملى تعليم القرآن وجعلت دراسات الدين اختيارية .

أما التربية على النحو الذي كان يفهمه جاويش ، ففى ظنى انه لم يطبق ، فقد كنت تلميذا في هذه الفترة بالمدرسة وعشت في المناهج التي صنعها الاحتلال قبل الاستقلال ، والتي مضى ينفذها من وراء ستار ليخلق جيلا لم تصنع فيه المدرسة الخلق ولم تلقنه مفاهيم الكرامة ، مما كان جاويش يطمع في أن ينفذه ، لقد حاول الرجل أن يعمل في ختام حياته ، ولكن القلب الذي أجهدته مشاق الهجرة والسجون ، ومؤامرات السياسة لم يلبث أن توقف ، في مجال الجهاد كالشهيد .

## ألمصلح الاحتماعي

أولى « جاويش » الاصلاح الاجتماعي اهتماما بالغا ، وصرف همه اليه بالفكر والعمل معا ، وكان ايمانه بأن « وسائل الاستقلال هي اصلاح التعليم واقامة المصارف المالية ، وتأسيس الشركات الاقتصادية ، وطلب الدستور » (۱) .

ولذلك عول على أن يتحدث الى الناس في هذا ، وأن يعمل مع رجاله وأن يكتب فيه فهو منشىء جمعية المواساة الاسلامية التي كانت تعول مائتين من الأسر ووكيل نقابة المستخدمين الخارجين عن هيئة العمال ، ووكيل جمعية الشبان المسلمين ورفيق عمر لطفى في توسيع مشروع نقابات العمال والنقابات الزراعية وقد ذكر ذلك أكثر من مرة ، فقال في ١٩٠٨ : أسست أول جمعية في القطر المصرى للعمال أنا والمرحوم اسماعيل شيمى ، حاول المعاصرون أن يلبسوا عملنا هذا ثوبا سياسيا ، فأسندنا تدبيرها الى ناظر مدرسة الفنون ولا تزال قائمة . وشارك في انشاء شركات التعاون المنزلي والتعاون المالى ، وكان في خلال أسفاره الى عواصم المنزلي والتعاون المالى ، وكان في خلال أسفاره الى عواصم

<sup>(</sup>١) من خطابه ٢٣ أبريل ١٩١١ - العلم .

المديريات؛ لا يكتفى بالعمل على تكوين هذه الجمعيات بل يحرص على أن يوجه الناس الى الاستقامة فى المعاملة ونبذ أسباب الشقاق ولقد لقى من المتاعب فى هذا السبيل ما لقى ، وكان دائما موضع مراقبة الاحتلال وكانوا يحصون عليه أنفاسه .

وقد وستع على نفسه في السنوات الأخيرة قبل هجرته في هذا المجال ، حين رأى ان العمل في مجال التعليم والاصلاح الاجتماعي أجدى كثيرا ، فطاف البلاد يلقى المحاضرات ويؤسس الشركات . وسجلت له صحف اللواء والعلم والشعب محاضرات متعددة في كل مكان وكان أمله كله أن يحصل من الغني على ما يرفع شأن الفقير وأن يجمع فضل المال من السراة لينشىء به من المشروعات ما يحل مشاكل الأمة ، ولقد كان يحاول أن يقتنع ذوى اليسار بأن الاحتلال أهمل الشعب ، ولابد من أن تعملًا طائفة من الناس لرفع مستواه ، « وان سبب الاهمال هو اعتقاد الغنى ألا حاجة به الى الفقير فلا يعنيه أمره » ولطالما نعى على خصوم الأمة جمودهم عن مساعدة الشعب على تحقيق مشروعاته فى مجال التعليم والتعاون والنقابات العمالية والزراعية وفى هذا يقول ﴿ هُلُ بَعْدُ مَا تَبِينُ مَا يَقْتُرُفُهُ أُولَئُكُ الْجِهَالُ الْوَارِثُونَ مِنْ ضروب المفاسد حاجة الى مثال نضربه للناس ، ليعلموا كيف تفني الأموال ، وتشقى الرجال ، ويسرع الخراب الى القصور ، ومقاصير الحدور ؟ ألا فليعلموا انهم اذ جاءوا بشيء من مالهم في سبيل البر والاحسان فانما مرد ذلك اليهم ، ومصيره اصلاح أولادهم ؛ لقد أرينا هذه الأمة أن الغاصبين يحاربوننا بسلاحين : العلم والمال » (١) .

وكان دائما يقول: سنستنفر همم أهل البر ونستنهض بنشرها ذوى اليسر وأصحاب الفكر .

ولقد كان يعرف مشكلتنا الحقيقية التي يحاول أن يوجد لها الحل « ان غرضنا هو بذل الجهد في تربية جميع الطبقات ، ونشر مبادئنا بكافة الطرق المشروعة ، حتى نصل الى نكوين الروح القومية الحقيقية والمناضلة ضد تداخل الانجليز في أعمال الحكومة » ان في مصر سبع ملايين من الأفدنة المرروعة أغلبها الحكومة ان في مصر سبع ملايين من الأفدنة المرروعة أغلبها مرهونة لدى مصارف معظمها انجليزية ، وزيادة على ذلك فالأغنياء قليلون ، وفي الوقت الذي يراد فيه اقامة مصنع للقطن في وادى النيل نرى بريطانيا تحارب أصحابه بضرب الضرائب الفادحة التي تصعد بأثمان منسوجاته حتى تساوى نظائرها الواردة من ملاد الانجليز » .

ومن أجل هذا كانت دعوته الى ترابط رءوس الأموال الصغيرة والى انشاء مصرف وطنى .

ووجه عنايتة الكبيرة الى المسجونين (٢) فقد أتاحت له تجربة السبجن أن طالب بأن يختار لكل سجن رجل من أهل النظر والورع والعلم فيعين به ليأخذ بالتهذيب والاصلاح أولئك المسجونين

<sup>(</sup>۱) العلم - ۲۰ دیسمبر ۱۹۱۰ م

<sup>(</sup>٢) اللواء سبتمبر ١٩٠٨ .

الذين امت لأت نفوسهم بالعلل ، وقلوبهم بالمرض ، وعقولهم بالخلال . وقال جاويش : ان عدد الحشاشين قد بلغ في سجن المحافظة نحو عشرة آلاف ، وهو عدد لو تألف منه جيش ، لرد الغارات وهزم الأعداء .

ثم عاود هذا الأمر فقال: « (١) في مصر يحشر المجرمون وغير المجرمين في سجون واحدة يمتزج فيها السياسيون الشرفاء واصحاب الجرائم والمفاسد والأخلاق الدنيئة ، وان اختلاط الأفراد الفاسدين مفسد لأخلاق الطاهرين ، ولا سيما الأحداث والبسطاء والأغرار ».

واهتم بأذى الخمر ومضار المسكرات ، فألف كتابه « أذى الخمر ومضاره » وقد أولى اهتمامه الكبير لأمر الأسرة والبيت والمرأة . وكان من أنصار المرأة ولطالما نادى فى خطبه ومحادثاته بوجوب انشاء فرق فى المعاهد الدينية لتعليم المرأة الدين والعربية ، وكان من رأيه أن تدخل المرأة الأزهر ، يقول الشيخ محمود أبو العيون انه وجده متحمسا لهذا الرأى ، ويتحدث عنه باحساس عميق وقد أجرى مع جاويش حديثا فى هذا الصدد وقال أبو العيون ان المدارس تكفى فى تعليم الفتيات ما يكمل دينهن ويثقف خلقهن ، ويهذب عقليتهن واعترض « جاويش » على ذلك بأن هذه المدارس مدنية لا تعلم الدين بل مفسدة ، أما الأزهر فهو كفيل بتخريج نساء يعرفن الدين والتربية والخلق .

<sup>(</sup>۱) ۳۰ نوفمبر ۱۹۰<u>۹</u> - اللوء .

فلما سأله أبو العيون عما اذا كان من الممكن تهذيب برامج المعارف لتعليم الدين والأخلاق فى مدارس الحكومة لتكون محفقة للغرض الذى تنشده وأنت من رجالات التعليم فى وزارة المعارف ، أجابه جاويش فى صراحته المعهودة التى لا تخشى شيئا :

ان يد التخريب تلعب في الوزارة من وراء الستار ، فالمحاولة في سبيل الاصلاح الاجتماعي عن طريق الدين والخلق عبث وضلال أما الأزهر فقد يكون بعيدا عن الأيدى اللاعبة .

泰 泰 参

ولقد طالما تحدث جاويش في مؤتمرات ضخمة قوامها أكثر من خمسة آلاف في قلب القاهرة وعواصم المديريات (المحافظات الآن ) عن اصلاح الأسرة ورفع شأن المرأة ، ودعا الى بناء الأسرة على الأسس السليمة ، وهاجم عدم تحقق الشرائط التي تحقق حسن العشرة بين الزوجين وأنحى باللائمة على رغبة الرجال في الزواج من المرأة ذات المال وذات الجاه والاعراض عن ذوات العفة والدين والخلق ، وما يجره هذا من متاعب ، أو تزوج الشيخ بالناهد الكاعب ، أو عدم معرفة أهل الأسر لحدود واجبات كل منهم ، وما يناسب كل فرد من أفراد الأسرة من التكاليف ، وما ينبغي أن يؤخذ به الأطفال من أنواع التربية أو انصراف الآباء عن البيوت طوال النهار دون تصريف شئون أبنائهم أو تعدد الزوجات من غمير تحقق شرائطه الشرعية ، كما هاجم التزوج بِالأَجْنِبِياتُ ، وصور ما يقع من خلاف فيما يتعلق بالتنازع بين الأب والأم حول الثقافة والدين ومفاهيم الحياة . وعنده ﴿ ان الكتابيات

اللائى يجلبن من البلاد الأجنبية كفرنسا وانجلترا ونحوها ينشأن على ما نعلم من حب دينهن وبلادهن وجنسيتهن ، وشدة تمسكهن بمبادىء أقوامهن ، فهل يرجى أن ينشئن أولادهن من أزواجهن المصريين على المبادىء الوطنية الصحيحة ? اننى لا أرانى فى حاجة الى الاستدلال على أنه لا يكون شىء سليم فى بيت رئيسته أجنبية تحتقر البلاد وأهلها ولو كان منهم زوجها » (١).

كما دعا الى تحرير الفتاة من البرامج المدرسية المضطربة ع وأعلن أن التربية الصحيحة ليست هى حشو الأدمعة بمختلف المسائل ، ولكنها كما قال علماء التربية أن يثقف العقل حتى يمكنه أن يتجه الى المعلومات فيزنها بميزان الاعتبار ويمعن فيها حتى لا تخفى عليه دقائقها وأن تهذب النفس بالأدب وجميل الخلال وأن يعود الشخص العزيمة فى الرأى حتى يستطيع أن يصرف قواه العقلية والجسمية فى أحسن سبلها » وعنده ان « المرأة لم تخلق لتكون متاعا فى يد الرجل يتناوله متى أراد وينبذه كيفما شاء ، انما المرأة سلوان الرجل ومعوانه على الدهر ، فتسكن اليه اذا ما سكن اليها ، وتخدمه اذا ما أقبل عليها »

وأشار الى أن « المرأة المسلمة » هى المرأة الطبيعية الفطرية التى ضمنت لها أحكام « الاسلام » نفقاتها وأسباب حياتها ؟ ثم أخلى لها وقتها لتجد لها ندحة تتمكن فيها من أداء فرائضها الاجتماعية مطابقة لحالتها الطبيعية ، وقال ان الذين وضعوا

<sup>(</sup>١) مجلة الهداية سنة ١٩١١ م ،

برامج مدارس البنات لم يقدروا ما يلزم المرأة من أنواع التربية فان الفتيات يحرجن من هـ ذه المدارس « معقودات اللسان ، عاطلات اليد ، مبغضات لكل ما له علاقة بتدبير المنزل ؛ ولابد من أن تثقف الفتاة في أمور تدبير نفسها ومنزلها وولدها ، وليست التربية الصحيحة هي حشو الأدمغة بمختلف المسائل ، ولكنها كما قال علماء التربية أن يثقف العقل حتى يمكن أن يتجه الى المعلومات فيزنها بميزان الاعتبار ، ويمعن فيها حتى لا تخفي عليه دقائقها وأن تهذب النفس بالأدب وجميل الخلال ، ان الخبيرين بطرق التربية في مدارس الحكومة وغيرها لا يستطيعون أن ينكروا علينا انه لا أثر فيها للتربية انما هي ترويض وتذليل للنفوس بتعويدها الخوف والخنوع ولو بالباطل والتسليم بما يقال ولو كان كذبا ، وبذلك تؤخذ البنات في مدارس الحكومة » ووصل الى أن الغاية من تربية الفتاة تتم عن طريق دراسة كتب الدين واصلاح أعمال الناشئات بالقدوة الحسنة والمثال الصالح ولا ثالث لهما ودعا الى الاصطلاح على أزياء خاصة وأشكال ثمتاز بها المرأة ، ووضع برنامجا شاملا لتعليم الفتاة وتربيتها وجه الاهتمام فيه الى علم وظائف الأعضاء وقوانين الصحة العامة والتدبير المنزلى وقوانين الصحة الشخصية والإسعافات الأولية ودروس الخياطة والطباخة والنسج ؛ وقال « ليس ذلك لأننا نريد أن نستخدمها طاهية أو خادما ، ولكنا نقصد أن يكون منها رقيب يحاسب الخادمات والطاهيات اذا قصرن في أداء وظيفتهن .. ٧٠

وعارض (۱) جاویش زواج المصریین بالأجنبیات وقال انه من العسیر أن یکون أبناء الزوج تابعین له دینا موافقین له عادة وخلفا ومتشبعین بما فی نفسه من المبادیء التی یعتقد انها قویمة صحیحة ؛ ثم أشار الی تجربة له فی هذا الصدد خلص منها أی أن الزواج بالأجنبیات لا یحقق السعادة الحیویة .

وقد أولى « جاويش » اهتمامه للمرأة المثقفة فأفسح لها فى مجلة « الهداية » حيث كتبت « لا لا » قاسم الشماخية فى تحرير المرأة ، وأنشأ هو فصلا طويلا عن كتاب النسائيات لملك حفنى ناصف ( باحثة البادية ) ودعا « الى ترجمة آثارها الى اللغات الأجنبية ليقرأها الأوربيون ولا سيما نساؤهم ، الذين يعتقدون اننا اليوم على ما كانت عليه جاهليتنا وقال ان ذلك الأمر سيكون له أثره الواضح فى العالم المتحضر .

وقد حوت مجلة « الهداية » فصولا متعددة عن الاصلاح الاجتماعي » ذات طابع علمي كان يوقع عليها باسم « الاجتماعي » كما تناولت كثيرا من قضايا علم النفس الحديث ومسائل الاصلاح والعمران.

<sup>(</sup>۱) ٩ أبريل ١٩١١ ـ العلم م

## المجتدالإستلامي

أعطى « جاويش » دراسات الاسلام جانبا كبيرا من جهده ووقته ، واستطاع أن يصل فيها الى الذروة ، سائرا في نفس الطريق الذي رسمه الشيخ محمد عبده ، وكانت آراؤه ناضجة ، مسمحة تعطى الاسلام انطلاقته في مجال الحياة ، وتحل مشاكل المجتمع مع الحضارة والتطور ولا تتعارض أبدا مع القيم الأساسية . ولقــد كان عمل « جاويش » في هذا المجال شــأنه في كل مجالات فكره وعمله ، وهو مواجهة « المعركةالتي تنطلب الدفاع » ، فقد واجه الاسلام خصومات عنيفة من أهله ومن خارج أهله ، فكان لابد لجاويش أن يصحح مفاهيم الاسلام ، وأن يرد على خصومه وأن يفسر آياته بما يوافق روح العصر ، وأن يهاجم الأمراء والعلماء المنتسبين للاسلام وهو في دعوته الى الأخذ والشريعة يطالب بمراعاة الزمان والمكان ولقد أتاحت له أسفاره ودراساته لقاء الكثيرين من الشباب والمثقفين ممن دارت بين وبينهم مناقشات طويلة عن الشرق والاسلام فوجد « من (١) خلال أحاديث القوم انهم لا يكادون يفقهون للاسلام معني ؛ ســوى

<sup>(</sup>١) مقدمة كتابه « الاسلام دين الفطرة » ٢٣٢ ه

انه دین الاسترقاق والطلاق و تعدد الزوجات وأن المسلمین بعبدون محمدا كما یعبد النصاری المسیح بن مریم » .

فكان ذلك مجاله لأن يكشف عن حقائق الاسلام فى أحاديث ومحاضرات ومؤلفات أهمها كتابه « الاسلام دين الفطرة وأثر القرآن فى تحرير الفكر البشرى » .

### \* \* \*

١ - وفى مجال « تصحيح مفاهيم الاسلام » يجرى « جاويش » على النحو الذي يكشف عن عظمة الاسلام ، ويفتح الطريق أمام طلاب الحق ، فهو يتحدث عن « الاجتهاد » ويعتبره من أصول الاسلام الأولى ، فهو يؤمن به ويدعو الى فتح بابه ، والانتفاع باختلاف الرأى الذي عده الشارع رحمة لنا ، وهو يرى انه « اذا تيسر لنا معشر المسلمين أن نسترد بضاعتنا ويقوم فيها مجتهدون أكفء لممارسة الاستنباط والقياس فلن بكون أجتهادهم فرديا ، بحيث يقوم في مصر مجتهد تلتف حوله جماعة ، وفي الهند آخر بطيف به آخرون ، وفي قازان ثالث يشايعه مشايعون ، بل قد يكون اجتهادهم اجماعيا ، فاذا رأى أحدهم رأيا سواء استنبطه بنفسه أو قال انه لغيره من الأئمة الأقدمين ، فيستحسن تطبيقه لا سيما فيما يتعلق بالمصالح العامة وأمور فيستحسن تطبيقه لا سيما فيما يتعلق بالمصالح العامة وأمور السياسة والتشريع والاجتماع » (۱)

وهو يدعو الى مراعاة أحوال الزمان والمكان في نطبيق

<sup>(</sup>١) الهداية (مايو - يونيو ١٩١٠).

الشريعة الغراء ، ويقول ان من الواجب تطهير الشرع من بعض الأحكام الاستنباطية التي قررها نفر من أهل العلم دون رعاية للمصلحة العامة التي هي أصل من أصول الشرع الشريف » وينعى حيدتنا عن طريق السلف الصالح في رعاية الأصلح الأليق بحالًا الزمان والمكان ، ويقول « اننا لودرنا مع المصلحة العامة في الدا**ئرة** التي رسمتها الشريعة ولم تتجاوزها لأمن مجتمعنا الانحدار » ، فقد سنت لنا شريعتنا أن نأخذ بالأصلح الملائم للأزمنة والأمكنة حتى لا يكون على الناس حرج ولا ضرار ، بل رخصت أن يعدل عن النص اذا ثبت ثبوتا قاطعا ان الضرورة توجب هذا العدول، وعنده « ان رعاية المصلحة والأخذ بما يلائم حال الزمان والمكان ميزة امتازت بها هذه الشريعة الغراء فهي لم تلجيء أتباعها الى المضايق ليمكن انطباقها على مقتضيات الأحوال ، ورخصت بالعدول عن النص فيما نص عليه الشارع الى ما هو أصـــلح وأعود على الأمة بالخير متى تحقق ذلك تحققا كافيا » (١)

وهو فى حديث عن « الربا » يجرى على ما قرره أعلام الاجتهاد ، فالربا الذى حرمه القرآن — عنده — هو الربا المضاعف ، لأنه كان معروفا فى ذلك الوقت « أما تحريم القليل من الربا فانما هو بطريق القياس والاجتهاد » وقال : « ان الضرورات بأنواعها موجودة فى جميع الممالك الاسلامية ، واستنتج من ذلك الجازة التعامل بالفائدة القليلة ما دامت هذه الضرورات .

<sup>(</sup>۱) الهداية ( مايو ١٩١١ ) ٠

وفى عرضه لحرية الفكر فى العالم قبل الاسلام وأثر القرآن فى تحرير الفكر البشرى ترى أسلوبا علميا غاية فى الاستقصاء والعرض لمختلف ملامح وجوه الفلسفات والأديان وأبحاث علماء أثينا ؛ ومقارنات واسعة بين أفلاطون وسقراط ، ثم نظام محاكم التفتيش والكنيسة والنهضة العلمية وفلسفات لوك وسيبوزا وفولتير وروسو .

وقد صور ما واجهه العقل البشرى فى الغرب من الأزمات ، وكيف جاء القرآن « فلم يذر وسيلة موصلة الى انعاش العقل وتحرير الفكر الا تذرع بها ، فهو اذا تحاكم فالى العقل ، واذا رضى حاج فبحكم العقل ، واذا سخط فعلى معطلى العقل ، واذا رضى فعن أولى العقل وقد جادل القرآن من جادل من أرباب الملل والنحل والماديين والدهريين فما قارعهم الا بالبرهان ولا دعاهم الا الى البحث والنظر .. » .

ثم مضى جاويش فى هذا العرض على نحو علمى رائع وكان من آهم ما عنى به عندما أصدر مجلة الهداية انشاء باب « أسرار القرآن » وقد صور خطته فى هذا الصدد فأشار الى أنه وضعت فى سبيل بيان كتاب الله كثير من المؤلفات نحا فيها أصحابها مناحى متغايرة فمنهم المتعسف المتكلف ومنهم الراجع فى بيان كثير من أبواب القرآن الى الاسرائيليات وغيرها ، وفيهم المنهمك فى حمل كتاب الله على ما علمه أو تعلمه من المسائل الفلسفية ، ومنهم من حملوه فوق طاقته وأثقلوه بالنكت البلاغية والدقائق اللسانية التى وضعها علماء النحو ، حتى صوروا كتاب الله كأنه رموز وألغاز

عميت على الناس ، فلا سبيل الى ادراكها وتعرف أسرارها الا بقراءة ما تدفقت به بطون التفاسير من الأقوال والتشكيلات الومن أجل هذا حاول أن يأتى على تفسير ما استعجم على كثير من المفسرين معتمدا فى ذلك على ما يفيده القرآن تفسه أو ما تفسره به السنة الصحيحة .

وقد حرص « جاویش » أن یقوم بتفسیر القرآن علی نحو عصری سلفی علی النحو الذی بدأه الشیخ محمد عبده واستمع الیه جاویش فی الرواق العباسی سنة ۱۹۰۱ ، وهو فی کثیر من عروضه للاسلام والقرآن یستشهد به ویردد اسمه مسبوقا بعبارة وقال « أستاذنا » .

٧ - وقد عنى « جاويش » فى كل كتاباته عن الاسلام والقرآن الى « رد الشبهة وادحاض ما يكيلونه جزافا من الأكاذيب » ، وبيان ان الاسلام دين الفطرة التى فطر الله الناس عليها ، ولطالما عرض لآراء المستشرقين ورده على فولرس الألمانى فى مؤتمر الجزائر ١٩٠٥ معروف (١) .

وعنده ان المستشرقين أصبحوا دعاة للاستعمار وبقوة علمهم أصبح أهلوهم سادة البلاد التي درسوا لغتها ، ومع تأدبهم بآداب العرب واستفادتهم من علومهم فانها لم تزدهم الا جفوة وغلظة وعقوقا » .

<sup>(</sup>١) سبقت الأشارة اليه ما

كما تناول بالرد أخطاء مرجليوت فى كتابه « محمد وارتفاع الاسلام » التى نقلها عنه مستر سكوت فى أبحاث مطولة ظهر فيها وجه التعصب والانحراف ..

قال: ظهر هذا الكتاب وأنا باكسفورد فلم يقدمه مؤلفه الى مخالفا بذلك عادته معى اذ كان يهدينى جميع مطبوعاته وتآليفه و وقرأت هذا الكتاب فوجدته محشوا بالمخازى .. والمفتريات التى لا يختلقها الا قسيس متعصب لا مستشرق مؤرخ ، فأدركت سر اخفائه الكتاب عنى ، وتصديت للرد عليه فى بعض الجرائد الهندية الاسلامية ، ولقد كنت أود أن أستبقى ود هذا الأستاذ ، لولا أنه لا بقاء لود من يتعمد تشويه الحق ، ويسىء الى التاريخ يما يودعه من المفتريات .

وقد اشتهر مرجليوت بقدرته البليغة وعلمه الواسع باللغة العربية وأنا لا أريد أن أذكر هنا رأيى فى هذا المستشرق الشهير اكتفاء بحادثة وقعت لى معه فى اكسفورد ؛ ذلك اننى كنت مدعوا معه فى بعض المنازل ، فلما كنا على المائدة سألنى بعض الحاضرين : هل سبق لك أكل (لحم جذور) فأجبته اننى لا أذكر ذلك وربما اتفق لى هذا وأنا صغير ، فلما سمع الأستاذ مرجليوت هذا الكلام قال : كيف ذلك وعلى كل مسلم أن يأكل لحم الجمال ولو مرة فى حياته ، عند ذلك أجبته وأنا دهش مما قال :

يا سيدى : اننى أعرف أن قواعد الاسلام خمس ؛ أما هذا السادس فلا أعرفه ، وانى أستميح الأستاذ عفوا أن يذكر لى مأخذ هذا الحكم ، فقال ورد في صحيح البخارى أنه قد جاء

أحد اليهود الى الرسول وقال له: انى جئت أشهد « أن لا الله وأنك رسول الله » . فأجلسه الرسول وأمر له ( بلحم جزور ) ومن هنا استنبط المستر مرجليوت انه يجب على كل مسلم أن يأكل لحم الجزور ، وان هذا من العوائد الاسلامية التى يهدم الدين بانهدامها ؛ فلما فرغ قلت له: ان صح وجود هذا الحديث فى البخارى فالذى يفهمه المسلم الذى يفقه اللغة العربية منه أحد أمرين ؛ اما أن يكون الرسول أراد أن يقدم لذلك اليهودى شيئا من الطعام لأنه ضيفه فى بيته ، واما انه أراد أن يمتحن ايمان اليهودى باطعامه شيئا مما حرمه الله على بنى اسرائيل فى التوراة من أجزاء اللحم ، ثم تلوت الأدلة المفيدة لذلك ، فبهت الأستاذ ولكن قوة المكابرة وشدة العناد التى فطر عليها الأوربيون ولا سيما المستشرقون لم تحوله عن رأيه ثم علق جاويش متهكما وقال:

« وبمثل هـ ذا الأستاذ يقتدى واضعوا الكتب التاريخية والقانونية ومن مثله يتلقى أمثال مستر سكوت آداب الاسلام ؟ ودقائق أسراره » .

\* \* \*

س — وكان له موقفه من الرد على ما أورده محمد كرد على فى محاضرته بالقاهرة عام ١٩٢٧ فى مدرسة المعلمين فقد أشار (كرد على ) الى أن المستشرقين خدموا اللغة العربية باخراج ذخائرها ؛ وتعريف المعاصرين من أهلها بمجد أسلافهم هناك

وتصدى « جاويش » للمحاضر فأيد ما ذكره من فضل المستشرقين وخدمتهم للعربية بما نقلوه منها الى اللغات الأجنبية.

ثم أضاف بأن المستشرقين فى العصر الحديث أصبحوا دعاة للاستعمار والسياسة وبقوة علمهم أصبح أهلوهم سادة البلاد ، التى درسوا لغتها ؛ ومع تأدبهم بآداب العرب واستفادتهم من علومهم فانها لم تزدهم الا جفوة وغلظة وعقوقا .

وقال ان المستشرقين انما يتفوقون وينتفعون بما يجدونه من مساعدات مادية ومعنوية فهم يسيرون للبحث العلمى تتقدمهم مدافع حكوماتهم وأموال أوقافهم المرصودة لخدمتهم ، وقد امتازوا في كل ما نشروه وطبعوه بالدقة والأمانة وحسن الترتيب ..

وأشار جاويش الى عدد من المستشرقين انحرفت مفاهيمهم ومنهم رجل يظن أن أكل لحم الجمل من الفروض الاسلامية وثان طبع كتابا عن القرآن قال فيه ما يدل على جهل مبين باللغة وأصلها وآدابها ، وثالث طعن فى القرآن فى محاضرة بمؤتمر المستشرقين بالجزائر وقال : ولكن الى جانب هؤلاء غير واحد — يمكن الأخذ منهم والوثوق بكل ما يكتبون » .

وهكذا يبدو « جاويش » يقظا ومنصفا فى نفس الوقت لا يقبل كل شيء ولا يرده جملة .

٤ - وكانت مجلة الهداية ( فبراير ١٩٠٠ ) تهدف أساسا الى الدفاع عن الاسلام ؛ وصور جاويش فى مقدمتها هدفه منها « أصبح كثير من المسلمين فى تفريطهم فى هذا الدين القيم شيعا ، فمنهم من غرتهم زخارف المدنية ، وغرتهم منها حال صرفتهم عنه ،

قلم يبق لهم منه الا السمة والرسم ؛ نشأوا فى جحر التفرنج ؟ ودرجوا فيه ، ومنه خرجوا يعبدون كل ما يختونه أو يرجونه ومنهم من أنستهم دينهم النشأة الفاسدة والبيئة الجاحدة ، « ومن أجل هؤلاء جميعا أخذ يعمل فى هذا المجال « يهيب بالمسلمين داعيا اياهم الى السبيل القويم » .

ه - ولم يتوقف « جاويش » عن مهاجمة الأمراء الذين استغلهم الاستعمار لافساد مفاهيم الاسلام ، « فان هؤلاء الأمراء والملوك ما ارتقوا عروشهم الا باسم الاسلام ، وبالاسلام يتجرون ، كلما حاولوا شهوة من الشهوات النفسية ولذا كان للأوروبيين بعض العذر في تصور الدين كما يشاء رؤساؤه مشوها محشوا بالنقائص مصبوغا بالرذائل ، وعنده أن أولئك الأمراء يستعبدون الناس ويسخرونهم فيخيل للناس أن الاسلام دين تعبيد وتسخير ويحاربون العلم ومعاهده ، ويحجبون بصائر أممهم عن نور العلم حتى لا يمكنوهم من معرفة حقوقهم ، وادراك ما لهم وما عليهم ؛ ثم يتطرقون الى اتهام الدين بأنه دين لا يتفق مع العلم ، ولا يلائم الرقى البشري وأنه بطبيعته منافر للحضارة والتمصر » ومن رأيه أن الأوروبيين حين يلصقون بالاسلام الكثير من النقائص والهنات، انما يستدلون على ذلك بما يفعله الأمراء والملوك الاسلاميين منذ القدم ، وأن أكثر الفتن والدسائس في البلاد الاسلامية لا تثيرها الا الأيدى الأجنبية ؛ أيدى الذين لا يعفلون طرفة عين عما يفعل أمراء المسلمين بأممهم ولا يجهلون ما يجلبه هؤلاء على أنفسهم من الوهن والضعف » ، كما هاجم شاه ايران

الذى طالبه قومه بالدستور فقال لهم انه مناف للدين والشرع ؟ وأبدى دهشته من ذلك وقال: ان الشاه مع أمته يريد أن يأخذا من مالها لتفتقر ومن قوتها لتهن ، ومن عزها لتذل ، يريد أن يبيعها جاهلة بحقوقها (١).

ولطالما هاجم جاويش الصحف الأوروبية التي تعرضت للاسلام والمسلمين وحاولت اثارة الفتن .

وعنده ان أغلب العاملين في المجال الصحفي والسياسي من الأجانب انما يدرسون اللغة العربية والتاريخ متخذينها سلاحا لمحاربتنا ، وانهم يستخدمون كتبا محرفة لاعطاء صورة مشوهة لنا . ولم يقف أمره عند هذا الحد ، بل هاجم زعماء الطوائف الضخمة التي يراها منحرفة عن أصول الاسلام ؛ وخطابه المفتوح فى مهاجمة السيد البكرى شيخ مشايخ الطرق الصوفية يعطى صورة هذا اللون من الاصلاح ﴿ لَا نُزَالُ نُرَى مَا أَنْكُرُهَا عَلَى السيد الانكار كله في قعوده عن ازالة المنكرات التي يقع فيها العامة من المسلمين على وهم انها من الاسلام وهو منهم براء ، ولا يكسب منها في الدنيا الا البلاء ، وفي الأخرى الا الخزى والعار ، رأينا ما لو أراد السيد أن يمحوه غاضبا للدين لكان مثابا وموفقًا ، ولأثنى عليه المسلمون في كل مكان ، رأينًا الضلالات يقترفها بعض مشايخ الطرق نهارا جهارا في ساحة العباسية وحلوان وفي غيرهما من الأماكن التي احتفل فيها بالمولد

<sup>(</sup>١) ٢٤ نو فمبر سنة ١٩٠٨ ( اللواء ) م

النبوى بين سمع السيد وبصره ، وعلى مرأى ومسمع من علية علمائنا هداة الأمة وأخيارها ، وحماة الشريعة السمحة وأنصارها ، نصبت حلقات الذكر فكانت مراقص تميد بالراقصين على تغم المزاهر وغناء المغنيين ، وهم يحسبون انهم يذكرون الله ، تعالى الله عن الهذيان علوا كبيرا ، ماذا يصنع السيد البكرى اذا كان يغضى عن مثل هذه الضلالات ، وهو لو شاء لمنعها أن تقام ، ولتطهرت منها ساحة الاسلام » (۱) .

وما تكاد تظهر بعض الكتب الطاعنة على الاسلام ، فى المدارس حتى يهاجمها بعنف « الى متى يطعن على الدين فى مدارسنا » ويهاجم كتاب مستر سكوت الذى قرر تدريسه فى المدارس ؛ وقد ملاه بالمثالب والمطاعن كما هاجم كتاب ميكا كلارك الذى وزع على القسم الثانوى فسحب من أيدى الطلبة ؛ وهاجم منتخبات أرنولد من كتابات اديسون فى مجلة سبكتاتور وقال لنا رأينا فيها اختلاقا على القرآن وطعنا على النبى .

\* \* \*

ومضت حملاته على خصوم الاسلام قوية ، ومضى خطوة ، في الطريق الذي فتحه جمال الدين ووسعه محمد عبده ، لولا انه له يكن يولى عملا من هذه الأعمال اهتمامه كله .

# ملام شخصيت

نحن ازاء شخصية رجل اختلف فيه الناس أشد الاختلاف ، فرفعه بعضهم الى مقام القديسين واتهمه الآخرون بالوصولية والانتهازية فأيهما «هو » في الحقيقة والواقع ?

ان شخصية « جاويش » تكشف عنها الوقائع على نحو واضح لا يقبل الشك أو الجدل أو الشبهة ؛ فقد خرج الرجل من أحشاء الشعب ، ودفعه ذكاؤه وايمانه بشخصيته أن يهجر التجارة مهنة أهله ، ويصر على أن يكمل تعليمه ثم لا يلبث أن يلم بالأزهر، ويتركه الى دار العلوم ، فيبرز فيها شاعرا وكاتبا وخطيبا فاذا تخرج فيها أتاحت له درجاته أن يكون من المبعوثين الى أوروبا ، وفي عصر كانت بريطانيا المحتلة لمصر قد خفضت البعثات ؛ فلا يلبث أن يعود الى مصر ليلى منصب التفتيش بوزارة المعارف ، ثم يعود مرة أخرى مدرسا للأدب العربي في جامعة كمبردج سنوات ، فاذا آب الى القـــاهرة وأعطى منصبا كبيرا ( ١٩٠٦ ) وتزوج ( ١٩٠٧ ) لا تقف همته عند هذا الحد وهو جد كفيل بأن يرضى المثقف ، فاذا هو يهجر كل هذا ويحطم من حوله قيد الوظيفة ؟ لينزل الى ميدان غير مأمون الموارد ، عسير مضطرب ويحمل « قلمه المر » ليهاجم الاحتلال ورجاله وأعوانه على نحو مثير

عنيف فاذا سئل عن منصبه الذي هجره قال: « آلينا على أتفسنا أن نخدم هذه الأمة خدمة صادقة غير منتظرين من ورائها جزاءً ، انني لست نادما على ترك الحكومة ، وليست وظائف الحكومة عندى الا فضالة زاد نبذتها وصبابة ماء عففت عنها وعفتها » .

وفى حدود الجنيهات الأربعين التي كان يحصل عليها عاش لا يراه أهله الا لماما ، كل يومه في اللواء ؛ أو في الجمعية أو النقابة أو النادي محاضرا ومتحدثا ، أو مجتمعا بالناس أو جامعا للمال .

لينشيء به هذا المشروع أو ذاك.

ثم هو بعد ذلك عرضة للسجن ، شرف الكلمة عنده فوق كلِّ شيء ، يردد دائما « لأن ينالني الضرر من جراء جهري بالحق ، لخير من أن ينال الحق ضرر من جراء احجامي عن الجهر به ، .

ثم هو يعيش في هذا الوسط المضطرب المائج بالمؤامرات ، الانجليز يحكمون البلد حقيقة وفعلا ، الأمير هو صاحب السلطان الشرعي، وكرومر ومن بعده غورست هو الحاكم الفعلي ؛ الوزراء يختارهم ممثل الاحتلال ، المستشارون الانجليز في كل وزارة أو تهاجمه برفق ، أو تناصره ، الا هذا القلم في تلك الصحيفة لا يتردد في أن يقول كلمة الحق متأهبا لأن يذهب الى السجن ، نشيده دائما .

« نحن لا نرضى أن نقيم على الضيم ، ثم لا نرضى بسلطان الأجنبي علينا ، نحن لا نقبل أن نباع بيع السلع في الأسواق ولا نصبر على العسف والجور »

قما هو هذا الرجل ? ذو الطلعة الحلوة المهيبة المشرقة ؛ فيها العزم والتصميم وفيها الوداعة والحنان ? هو هادىء دائما سمح دائما الا أن يتصل الأمر بحق من حقوق الوطن ، أو حرية من حريات الأمة ، فهذا همو الذى لا يقبل أن يتنازل عن حقه ، أو حريته .

وصفه الذين عرفوه بأنه كان يجمع صفتى السماحة والصراحة والحياد والعنف ، لكل موقفه ولكل موضعه ، وشعر شكيب أرسلان فى رثائه يصور هذه الحقيقة :

تغدو أرق من النسيم فان عـرا

خطب غدوت الصارم المسلولا في نغمة الحمل الوديم فان عسدا

عاد ترى أسدا يفارق غيد الا ويقول تلميذه طه حسين (۱) انه كان عذب الروح ، حلو الحديث فى حذق واحتشام ؛ شديد الحياء حتى ما يكاد يرفع بصره عن محدثه ، وكان مع هذا حاد المزاج يثور لأقل ما يتوهم فيه الغض من كرامته ، أو تهاون دينه ، بل مخانفة رأيه ، على أنه كان من صفاء النفس وطيبة القلب وخلوص النية بالمكان الأرفع سمحا

وجاويش عند العقاد له من أبناء البلد الظرفاء مشابهة كثيرة . وهناك شبه اجماع على اتسامه بالاقدام والشجاعة الأدبية ،

كريما بجود بقوته ، ولو لم يكن الى سواه سبيل

<sup>(</sup>١) كتاب المفصل \_ طبعة ١٩٣٤ .

<sup>(</sup>٢) الفتح ص ١٧٢ م ٣ .

والصلابة فى الحق ، والصبر على المكاره والتضحية كما وصفه عبد الحميد سعيد (٢) وأكبر مظهر بارز فيه — كما يقول الدكتور يحيى الدرديرى — شدة العاطفة الدينية والوطنية التي تكاد تلتهب اذا مست بأذى ، وتنزل شهبا وصواعق على من اعتدى عليها

فاذا ذهبنا نسأل عن مطامحه ، هل كانت في سبيل التطلع الي الجاه والمنصب والمال وجدنا ممن عاشروه من تلاميذه وأصدقائه من ينصفه ، فابراهيم عبد القادر المازئي تلميذه في دار العلوم وزميله في جريدة الأخبار ، يرى انه كان امرؤا لو شاء أن ينعم بالثراء ، ويقضى حياته في ترف ولين ، لكان ذلك من أيسر المطالب ؛ ولقد كان في تركيا صاحب حول وطول وكانت له كلمة مسموعة ورأى مطاع ، وكانت أمامه خزانة الدولة ينفق منها كيف يشاء فيما يضطلع به من المهمات ، ويتولاه من المساعي ، ومع ذلك رحل الى ألمانيا وليس معه قرش واحد واضطر في جملة ما اضطر اليه أن يحتطب في الغابات ليكسب رزقه ، ويقتات كأجهل عامل فقير ، ودارت الأيام ففر من تركيا فقيرا معدما لا يملك قوت يومه وعاد اليها في عهدها الجديد فرفع مكانا عاليا ، حتى شاءت تركيا أن تنقلب دولة مدنية ، ففر منها مرة أخرى ، ولم ينج الا بجلده ، وبثوب واحد على بدنه وكان في مصر ، قبل أن يهاجر ، لا يفتأ ينتقل بين السجن والبيت ، فهذا وذاك له منزل .

وكان عقله لا يكف عن التفكير في عمل صالح من مثل مدرسة يريد أن ينشئها على أسلوبه يجمع بين العلم والعمل ، أو معهد

أو جمعية خيرية ، ولم يكن يصرفه عن مداومة التفكير في هداً وما اليه الا انه لا يكاد يجد القوت الا كفافا وانه عاش لا يدرى كيف ، وكم مرة جرنى معه ، فرحنا نزور البيوت الخالية لنرى أتصلح أم لا تصلح أن تكون مدارس ، وكنت أسأل عن المال اللازم من أين يظن أن في وسعه أن يجيء به فيقول لا تقنطني المال نفكر فيه في أوان الحاجة اليه ، وعلى أن حاجتنا منه الى القليل ، ولن نعدم وسيلة .

سألته مرة: هل تعرف كم قرشا فى جيبك ، قال: لا والله قلت: جـرب التخمين لترى ، قال وهـــو يبتسم: يا مازنى لا تفضحنى (١).

وفى هذا المجال نفسه يصور الدكتور يحيى الدرديرى ؛ وكان سجينا معه فى حادثة محاولة اغتيال سعد زغلول سنة ١٩٣٤ كيف أنه وهو خارج من سجن المنشية «كان يحدثنى لا عن مصابه ، وأنا أعلم انه فى حالة عسر شديد ووراءه عائلة تشغله واذا هو يفاتحنى فى مشروع كان يملك عليه تفكيره وهو فى السجن ، ذلك فى تعميم التعليم الأولى وانشاء مجلة » (٢)

وتلميذه عبد العزيز البشرى يؤكد هذا المعنى فى أمر انصرافه الى الخدمة العامة دون مبالاته بأسرته « فالرجل منذ اول منجمة ، تجرد للخدمة العامة يطلبها ، ويحرر لها جهده ووقته ، أما نهسه

<sup>(</sup>۱) السياسة الاسبوعية \_ ٩ مارس ١٩٣٩ .

<sup>(</sup>٢) مجلة الشيان المسلمين \_ مارس ١٩٣٠ .،

وصحته وولده ، فذلك عنده أمن آخر ما يتعلق به التدبير ، وكان على جلالة منصبه يعيش على الكفاف حتى لكأنه يجهد فى العيش اليصيب فضلا من جل المرتزق ? وكان يرصد معظم راتبه لدائنيه أيام فاقته » .

#### \* \* \*

فاذا ذهبنا وراء هذه المعانى وجدنا أمامنا مظروفه الخاص الذى صودر فى قضية كتاب وطنيتى سنة ١٩١٠ ولعلنا لو بحثنا فى محتوياته لأعطانا صورة لنفسية « جاويش » ومفاهيمه فى الحياة وما كان يشغله ويبدو قريبا من يده وذاكرته:

خطاب من أحمد منصور من طلبة الأزهر يطلب قبوله ضمن الوفد المخصص بالبعثة الأزهرية ، خطاب من الباجورى يستفسر عن الآية الشريفة : « انى متوفيك ورافعك الى. » خطاب من قريق من الطلبة يستفسر عما اذا كانت اللغات من وضع البشر أو صنع الاله ، خطاب من محمود كمال بطلب مساعدته فى دراسة الطب بتركيا ، أبو هاشم يسأل ما هى الألفاظ المعربة فى القرآن والتى أنزلت بالأعجمية ثم عربها العرب ، على الشنطى بالمنصورة يسأل عما اذا امتزج الماء الطاهر بماء الكولونيا يبيح الشرع الأخذ به أم لا ? قصيدة الورد التى نظمها صاحبها ، ورق بوستة من فئة خمسة مليمات ، ايصالات المؤتمر الوطنى بباريس ؟ عبد السلام فهمى ارسال اشتراك مجلة الهداية .

ولا شك ان هـذه المحتويات لمظروف جاويش تعطى صورة الرجل المقصود من أجل العلم والمساعدة فى الخدمة العامة .

أما مكتبه فهو مورد كثير الزحام (١) كما رآه أحمد لطفى السيئا (الموظف بدار الكتب) فى كل مرة أجده مدفونا تحت انقاض كثيرة من الورق المتناثر والتقريرات فأتوسل اليه أن يهون على نفسه قليلا ، ومن حوله الفقراء والبائسون والمعوزون والمرضى وأبناء الأسر الكريمة التى أخنى عليها الدهر ، فهو عضو فى كل الجمعيات الخيرية والنقابات والاحسان فيه داء لا يهدأ أبدا ، فهو ينفق كل موارده فى اغاثة المنكوبين .

\* \* \*

وهو كما (٢) عرفه يحيى الدرديرى رحيم القلب ، رقيق العاطفة ، شفوق على الضعفاء يفيض الدمع من عينه عند سماعه شكاية البائسين .

أما المازني (٢) فيقول ان أكثر ما تصل اليه يده يذهب في مسيل المعوزين .

ولعل محك هذه الشخصية صورة لقائه ومعاملته للخلفاء والملوك والأمراء ، فهو الذى حين التقى بالخليفة لم يقبل يده ، وحين ولم يخر الى الأرض كما كان يفعل العظماء من أبناء جيله ، وحين آشيع انه قبل يد الخديو سخر من ذلك وقال : « لو كنت ممن يقبلون الأيدى لقبلت يد الخليفة السلطان محمد رشاد يوم ودعته

<sup>(</sup>۱) العلم - ٥ فبراير ٢٦ : عبارة أحمد لطفى السيد الباحث الموظف بدار الكتب .

<sup>(</sup>۲) يحيى الدرديري - مجلة الشبان السلمين - مارس . 19۳۰

<sup>(</sup>٣) السياسة الأسبوعية م ١٩٢٩ .

ومناسبة سفرى الى المدينة المنورة لأؤسس بها الجامعة الكبرى بالنيابة عنه ، فقد أنابني الخليفة عنه بالمرسوم الذي بين يدى فلما ذهبت لوداعه ، أنا ومن كان معى من أعضاء البعثة تقدمناً الى غرفة رئيس التشريفات الشاهانية ، فما كاد يبلغ بابها حتى خر الى الأرض لذقنه يريناكيف نفعل في تحية الخليفة ، أما أنا فقد مضيت الى جو الغرفة مستويا وما حييت الخليفة الا بتحية المسلمين « السلام عليكم ورحمة الله .. » ولما مد يده لمصافحتى مددت يدى اليه بالأدب الواجب لمقام الخلافة ، واني أذكر كلمة صديقي الأمير شكيب قال : « اني قد سلمت عني وعنك » فمن كان هذا مقامه مع خليفة المسلمين فكيف يهبط بنفسه الى ذلك الدرك ? وهل كانَّ لمسلم يعزه الله بالاسلام أن يذل نفسه لأحد ? انني لم أبتغ العزة الاعند الله . ولو كنت من أولئك لكنت أحرزت في الدولة العثمانية ما شئت وشاء أصدقائي بها من الألقاب والأوسمة ، وما رفضت ما عرض على أحد أصدقائي من صدورها اذ رغب الى أن اختار بعض الأوسمة لأجمل بها صدرى فقد أجبته أنالصدر التي يتجمل بوسام الشعب المصرى ليس فيه متسع لأوسمة أخرى .. » <sup>(١)</sup>

وقد كان هذا رأيه منذ قديم ، عندما هاجم الاتجار بالأوسمة والألقاب ، وكان ذلك موقفه من الأمراء « ليس من الشمامة والمروءة أن يلتمس الرجل مقابلة ملك أو أمير بأجر يدفعه الى

<sup>(</sup>۱) الأخبار - ۲۲/۱۲/۱۲۳۱ .

حواشى القصور وخولها ؛ ليقف أمامه وقفة العبد الرقيق وقد خلقه الله حرا لا يملكه غيره » ومن ذلك موقفه عندما دعى الى مقابلة الخديو فى الآستانة قلما قصده لم يجده ، وقيل له انه فى الطريق ، فأبت عليه نفسه أن ينتظر شخوصه على الرغم من كثرة التوسل اليه بالانتظار هنيهة وجيزة (١).

وكان اذا دعى الى لقاء ملك أو أمير قابله بجبته وقفطانه كا ولم يلبس الملابس الرسمية التى كانت محتومة على كل من يقف هذا الموقف وقال عنه الملك فؤاد: اننى أبغضه ولكنى أحترم ما عنده من كرامة وشرف .

وعندما ولى تحرير اللواء قيد ولاءه للخديو عباس بأن يكون الخديو مخلصا لوطنه ، ولم يتورع عن أن يهاجمه . وارتضى السجن دون أن يقبل أن يرسل كلمة اعتذار أو يطلب العفو من الخديو ، قال لثروت عندما حقق معه فى اباء ورجولة « اعلم يا ثروت اننى أعرف الله وأؤمن به وأخدم الانسانية طول حياتى ، وقد توكلت على الله وأنا مستريح الضمير » ، بلغ من تمسكه بملبسه وزيه أن أقام فى بيئة اكسفورد وبرورود سبع سنوات يلبس عمامته وجبته .

وعلى قدر رفعة نفسه وعزته فى لقاء الملوك والأفراد كان يلقى الفقراء والضعاف بمزيد من التواضع ؛ ويسعى معهم الى أمورهم ؛ وكانت سهام التآمر تحاك حوله ، ولكنه لم يكن

<sup>(</sup>١) الأهرام - ٥٥/١٢/١٣٣ .

يخشى غير الله فاذا حذره صديق من أحد معارفه هز كتفيه مؤمناً بأنه لن يصيبه الا ما كتب الله له وقد حذره المازنى يوما من رجل سوء « رأيته يطمئن اليه فلم يحذر ؛ لأن الاسترابة بالناس لم تكن من خلائقه فقلت له مشفقا من عواقب تلك البساطة:

انك سريع التصديق وأطيب قلبا مما ينبغى » .
 وكان مهيبا فى كل مواقفه ، ويرسم له تلميذه أحمد خيرى سعيد صورة حية فى هذا المجال :

«حججت الى دار الفقيد ، وأذن لى ، فالفيته نقل صفحات كتاب فاحتلت على ذاكرتي أفتشها عما جئت من أجله ؛ أذهلتني رهبة الموقف عن السلام ؛ قال خيرا ، فلم أجب وألقى على نظرة رقيقة ، وأشرق ثغره بابتسامة عذبة لم تفارقه طوال حياته **فأ** البأساء والنعماء ، وملامح محياه تنم عن نشاط لا يفتر ، وجبين كالشفق توهجا وسحرا ، وعيناه تنفذان الى اللباب ؛ وتحيطان بالظاهر وتلحظان الدقيق وتتعمقان فيما وراء المرئيات وشساربه منتشر اينم عن فحولة واستبسال . سألني عن حالي ، وتبسط معى في الكلام عن الطلبة وشئونهم وما يجب أن يتأهبوا له من المسئوليات ورحب بفكرة ذهابنا الى فرنسا ، ونصحبًا بأن نرجيء ذلك الى ما بعد حصولنا على البكالوريا ، خشية أن تفتتنا ملاهي المدينة الحديثة ؛ وكان حــديثه أقرب الى الأخ الأكبر منه الي الوالد ، فلما انصرفت شيعني الى باب العرفة ، وضرب كتفي بكفه وقال : في حفظ الله ، اجعلنا نراك ، فخرجت أعجب ما أكون من هذا الرجل العظيم ؛ أيشيعنى الشيخ جاويش الى الباب وهو الذى مشى الشعب فى ركابة يجر عربته منذ أيام قليلة ..

.. لقد كنا على فرط بشاشته وعذوبة حديثه نتهيب مجلسه ﴾ .

\* \* \*

وهذه صورة أخرى يرسمها له تلميذه ابراهيم عبد القادر اللازنى فى لقائين له: أولاهما فى لجنة الامتحان فى مدرسة المعلمين العليا ، وكان الامتحان برئاسة الشيخ حمزة فتح الله « ناولنى (۱) الشيخ حمزة مقدمة ابن خلدون ، وقال اقرأ ، ففعلت ولم ألحن ، ورأيت سرور الشيخ جاويش فاطمأنت نفسى ووقعت المشادة بينى ويين الشيخ حمزة فأدرت عينى فى أعضاء اللجنة معاتبا قلت: ان اللغة وجدت قبل أن يوجد النحو والصرف ، وهكذا نطق العرب فغضب الشيخ وآلم ، ولم أتزحزح عن موقفى واذا الشيخ حمزة : فعضب الشيخ حمزة اليها ثم يلتفت ويقول للشيخ حمزة : الصلاة يا أستاذ ، كاد العصر أن يفوتك ، فنهض الشيخ وتركنا وقال جاويش :

« والآن يجب أن تكون أهدأ ولننتقل الى الأدب » . ثم ذكر المازنى كيف ذهب اليه يستشيره فى اللواء وكان معه خلق كبير ، « فمال الى يسألنى فقلت ان الأمر خاص ؛ فنهض بى الى عرفة أخرى ، فأعربت له عن ضيقى بالتدريس ، ورجوت أن يشير عملى بما يراه فراح يسألنى فعلم منى أننى مكب عملى

<sup>(</sup>١) جريدة الأخبار ٢٣/١/٢٩ .

الأدب فقال: لو كانت البلاد حرة ، كما نرجو أن تصير ؛ لما ترددت فى تشجيعك وان على أكتافك حملا ثقيلا وأنا أخاف عليك من أعاصير الحياة ، أخشى أن تكون أشرف من أن تصلح لحياة كل ما فيها فاسد عفن » .

\* \* \*

وكان جريئا فى احتمال مسئولية ما يراه الحق ، فقد عرض عليه محمد عبد الفتاح الجمل برسالة ، وهو فى جريدة الشعب ، أغلظ فيها القول ، لبعض الكبراء الذين يعملون فى مجلس أعلى باحدى الوزارات ، فقال لصادق عنبر مساعده فى العمل انشرها ، قال عنبر : انه ليس بها توقيع ، قال جاويش : انشرها كأنها صادرة من قلمى ، يقول الجمل : فنشرها وكان لها دوى شديد واحتمل وحده مسئوليتها .

واذا كان « جاويش » قد أنصفه أنصاره وتلاميذه ، فان خصومه اعترفوا له بالفضل ، فبالرغم من الصراع العنيف الذي وقع بينه وبين رشيد رضا فانه اعترف بفضله بعد وفاته فوصفه بأنه « من أركان حزب الاصلاح المعتدل الذي هو وسط بين المسلمين الجامدين والمسلمين الجغرافيين ، وانه كان من رجال الحزب الوطنى المعارض لكل وزارة .

وانه « اتصل بالشيخ الامام فتلقح ذهنه بأفكاره وكنت آنا الذي قدمته اليه ، وذكرت له ذكاءه وغيرته وطموحه وهمت وجمعه بين التعليمين الاسلامي والأوروبي قال سله كم سنة مكث

فى الأزهر فان كان أطال فيه المكث فقد فقد الاستعداد للعلم فذكر انه لم يمكث فى الأزهر طويلا . وأشار رشيد الى قول جاويش: اننا كالموتى مدفونون فى نظارة المعارف ونحن أقدر على خدمة البلاد بالصحف وغيرها » (١) .

\* \* \*

ولقد كان « جاويش » يوما فى نظر الكتاب الأجانب خطرا أكبيرا ، غير ان الاتصال والبحث فيما كان يحمله من ايمان بوطنه دفع المنصفين الى تقدير فضله ، تقول جريدة الديبش اجبشيان (٢):

ان الشيخ جاويش رجل ذاع صيته حتى أصبح فى كل حادثة يتصوره الوهم كأنه صورة خرافية مزعجة ، ان الرجل الذي يجرؤون على اعتباره صوفيا زاهدا ، عدوا لأفكار الغربيين ، وسولا للعصيان داعيا للشقاق والحقد ، انما هو فى الحقيقة رجل بهى الطلعة ، حسن الوجه ذو صوت عذب ، وحركات تكشف عن آداب عالية وهو انسان مكمل ، ورجل اقتبس مبادىء التجديد الغربي أكثر من كل انسان ، حتى أصبح بين قومه فيلسوفا ، فاذا تحدثت معه بضع دقائق تلاشت فى الحال تلك الأراجيف التي تحيط الصحف البريطانية اسمه بها » .

وعندما توفى قالت المانشستر جارديان البريطانية : ان تعيينه مراقبا للتعليم الأولى في مصر عام ١٩٢٦ قد أثار بعض القلق في

<sup>(</sup>۱) المنارج ٩ م ٢٩ (١٠ فيراير ١٩٢٩) ٠

<sup>(</sup>۲) ۱۹ يولية ۱۹۱۰ •

تفوس البريطانيين على انه عالج وظيفته بقدرة وهمة ، فقام بواجبه بجد ، وأمانة ، وبعد ما كان زعيما محتدما ومندفعا ، غدا رجلا هادئا دمث الطباع وهو لا يترك في الذهن أثرا بأن عداءه كان عن فشل وخيبة أكثر من عقيدة » (١) .

أما جريدة التيمس فقد صورته بأنه كان حسن الطلعة ذكى الفؤاد ، وعندما برح اكسفورد كان أحدث سنا وأنزع الى الاستقلال ، وربما أشد مرحا من أن يتسنى تعيينه مستشارا لوزارة المعارف .. وفى السنوات الأخيرة سئم السياسة وعكف على العمل ، وبرهن على أنه مرب كفء همام ، يميل الى التقدم العصرى ، ولم يبق فى نفسه أثر لما لقيه من المرارة والنكد فى أيامه الماضية واحتفظ بدمائة أخلاقه ولطفه » .

ولقد اعترف له أعلام الفكر فى انجلترا بالنبوغ ، وكتب مسترى برون الأستاذ بأكسفورد يرد على جريدتهم « التيمس » عندما هاجمت جاويش (٢) واتهمته بالقصور فى عمله التعليمى قال برون: ان مبلغ اطلاع الشيخ جاويش على اللغة العربية لا يختلف فيه اثنان من الذين عرفوه وهى انه متضلع فيها وقد اشتركت فى امتحان كثير من تلاميذه فى اكسفورد فكانت نتيجة أحسنهم العليما دليلا على انهم تعلموا أحب ما يتسنى تعليمه ولا شك فى أن لباقته فى العربية جديرة بالاعجاب ، وبالأخص خطابه الذى رد

<sup>(</sup>۱) ۲٦ يناير ۲۹ .

<sup>(</sup>٢) اللواء - ١٥ يوليو ١٩٠٨ .

به على فيلسوف ألماني في مؤتمر المستشرقين الذي انعقد في الجزائر حينما قام هذا وطعن في القرآن »

张张禄

من خلال هذه الصور المختلفة لجوانب شخصية « جاويش » يبدو ذلك الرجل الغريب الذي لم يكن من طلاب الجاه أصلا أو المال ، الا ليصنع به مشروعا أو يفتح مدرسة ، أو ينفقه في وجه من وجوه الخير ، وقد أعطى الجرأة والايمان بالله فما يخاف أن يجهر بكلمة الحق، مهيب في تواضعه ، بليغ العبارة ، حلو الحديث ذكى الفؤاد ، لماح ، لا يسرهب الملوك ولا الأمراء ، ولا يتملقهم . يعيش في بيته عيشة الكفاف: ولكنه عالى الكرامة ، لو أراد الغني لاستطاعه في يسر ، وهو الى ذلك قادرا على التحدي قوى الشكيمة ، الحوادث تضاعف همته وتقوى ارادته ، وفي غربته لم يكن عالة ولم يكن عميلا ، فيه من التجمل والصبر ما يقوى به على مواجهة أخطر الأحداث ، يحتطب في الغابة ، ويسافر وليس فى جيبه قرش أو ينام على ظهر جواد أو يختفي اذا نجحت الوشاية به في بدروم أياما لا يذوق الا القليل من الزاد ، ليس أهله غاية أمره ، فربما هجرهم دون أن يعرف من أمرهم شيئا ، دخل السجون وقطع الصحاري والهضاب بين البوسفور ، وألمانيا وسويسرا وطوف بفرنسا وبلجيكا والسويد والدانمرك وهولندا ، يجهر بكلمة الحق فاذا ضاق بوطن لم يتح له فرصة الحرية ليقول كلمته تركه غير مبال بشيء ، ربما هجم على خصم بالكلمة المرة ، ثم تراه عطوفا على دجاجة صعيرة اختصرت

حياتها قبل أن تستوفى حظها من الحياة — وهو على حد قول المازنى — « حالم شفاف النفس ؛ يعرف الدنيا ويزهدها على الضرورات كأنما يبذل عن سعة ، ما وقف أحد منه على مظنة حاجة ولا لأحد عليه منه ».

## \* \* \*

ولكن « جاويش » النموذج الكريم للرجولة والثقافة لابد كانت له عيوبه وأخطاؤه ، لعل المازني أراد تصويرها حين قال انه لم يكن متحفظا من الدساسين ، وانه عاش موزعا بين طبيعته وارادته ، طبيعة الرجل الحالم وارادة رجل العمل .

وربما كانت عاطفته المشبوبة وحماسته الدافقة هي مصدر متاعبه ؛ وهذا ما صوره تلميذه وصديقه الدكتور الدرديري في عبارته:

« کنت تصیب و تخطیء و تکبو و تستقیم فی سیرك » (۱)

وعندى ان «جاويش» رجل طموح لوطنه ولأمته ، متطلع الى العمل ليقف فى صف المجاهدين والأئمة الهداة جميعا ، فقد كان تلميذا لجمال الدين . بالفكر ، ولمحمد عبده ومصطفى كامل بالمعاشرة والمشاهدة ، ومذهبه فى العمل خليط من ذلك كله .

فقد اتسعت أمامه آفاق العمل فكان يحاول مجتهدا أن يعرف أيها يأخذ وأيها يدع ، ولقد كان من فرط حرصه على العمل ، أن فتح على نفسه كل هذه الآفاق ، وخطا فيها خطوات

<sup>(</sup>۱) م الشبان المسلمين مارس ١٩٣٠ .

واسعة وان لم تكن طويلة أو عميقة ، كان يظن الها جميعها تنكامل في خدمة هذه الأمة : التعليم والصحافة والاصلاح الاجتساعي والتجديد الاسلامي وعمل الخير، وانشاء المدارس الليلية والنهارية ونقابات العمال وجمعيات التعاون واصلاح الأزهر وارسال البعثات وانشاء المجلات وتأليف الكتب، وكتابة المقالات السياسية وجمع المال لحرب طرابلس ، فهو يعمل في كل هذه المجالات ، ولكنه لم يذهب في مجال منها الى نهاية الشوط ، ولم يتفرغ له تفرغا كاملا .. وكان الى ذلك صاحب طبع عنيف ؛ عصبى ؛ قلق ، يريد أن يقول كلمته ، لا يقف حائل دون أن يقولها ، بواجه خصمه فاذا خصمه خاصمه بغاية العنف ولكن فيما يعتقده الحق لا يتمهل ولا يعرف الأناة ، ولا يتراجع ، ثم هو الى ذلك غير مستند الى جاه أو مال أو عظيم فى ظروف قاسية ، وعهود قوى فيها سلطان الاحتلال وأغرى الكثيرين بأن يكونوا أعوانه ونصراءه ومن هنا شاعت حوله الشائعات ، وكان غريبا في بيئته ، لم يفهمه أحد ، لأن تصرفه لم يكن منطقيا مع مقاهيم الناس ، مفاهيم المنفعة ، فقد عُرْف الناس في جيله اما أعوانا للأمير أو للمعتمد البريطاني ولم يكن يسيرا أن يفهم الناس فلسفته وشخصيته وهو ليس من هؤلاء ولا هؤلاء

وكانت فى أعماقه صورة جمال الدين حية نابضة ، كأنما كان يخطو وراء خطوه ، الهجرة من غير زاد ، والحبة الواحدة ، يخطو وراء خطوه ، الهجرة من غير الأوضاع واثارة الثائرة ، على والكلمة الثائرة والرغبة فى تغيير الأوضاع واثارة الثائرة ، على

المحتل وأعوانه جبيعا ؛ وقد أتيح له أن يلقى مثل ما لقى من المشاق ، واستطاع أن يهز الدنيا مثله ولكنه شاء أن يجمع الى هذا الأسلوب أسلوب محمد عبده فى التربية وبناء النفوس ، وهو منهج يختلف كل الاختلاف عن منهج الثورة والعنف ؛ ويتطلب نفرغا كاملا ، وعلاقات طيبة مع من بيدهم الأمور ؛ حتى يمكن أن يتاح النجاح للخطة الواسعة الطويلة المدى فى بناء جيل جديد على نحو واضح من التربية والفهم والثقافة وكان عليه أن يأخذ بالحيلة ليكون فى مأمن من غدر الغادرين الذين يعرفون ان عظمة الأمة فى احياء أمجادها ولغتها ، وتنشئة الشباب على المفاهيم الصحيحة ومن هنا كانت مقاومته . فقد كان هم الاحتلال أن يطفىء هذه الشموع ، ويقضى على هذه المفاهيم ويذيع مفاهيم أخرى تحطم القيم فى ويؤمن بثقافة الغرب ، ويحتقر وطنه وتاريخه .

ومن هنا جاء هذا التناقض فى شخصيته ، والاضطراب فى منهجه وكان لابد أن تتوقف الأمور وتنعقد دون أن تصل به الى الغايات الكبرى .

ولقد أجمع الخصوم والأنصار على متانة خلقه ؛ ولكن المشاكلة كانت تأتى نتيجة تبنى منهجين مختلفين كل الاختلاف فى وقت واحد « منهج السياسة ومنهج التربية » ، فالسياسة بمؤامرتها وخططها واضطرابها كانت تحول دون قيام عمل التربية والاصلاح الاجتماعى على أسس ثابتة ، ذلك الذى كان لابد من التفرغ له تفرغا كاملا ، وهو ما حاوله جاويش بعد عودته من منفاه يوم

72

عاد مريضا مجهدا بعد اثنى عشر عاما من الهجرة قضاها فى متاعب لا حد لها .

ومهما يكن من أمر فقد كان جاويش صادقا مع نفسه ، حاول أن يعمل لأمته فى كل مجال ، وترك جذورا راسخة لا تموت ، أكمل بها أعمال من سبقوه على الطريق ، وأتاح الفرصة للفكر العربى أن يتفتح على نهج صادق من مناهج الفكر وهو التقاء الفكر العربى الاسلامي مع الفكر الغربي على قاعدة واضحة هي ايماننا بأنفسنا وشخصيتنا ، فلا نكون عملاء ولا مستوردين ولا تابعين ، ذلك هو منهج « المدرسة الوسطى » مدرسة البناء على الأساس الذي ندين له وتؤمن به .

## مصادر البحث

(١) مقالات جاویش فی: (أ) ((الصحف)) : اللواء ۱۹۰۸ - ۱۹۰۹ العالم ١٩٠٩ - ١٩١١ الشعب ١٩١٠ الأخبار ٩٢٣ \_ ١٩٢٤ (ب) (( المحلات )) : الهداية (١٩١٠ - ١٩١١) العالم الاسلامي (١٩١٦-١٩١٧). مراجع البحث عبد الرحمن الرافعي مصطفى كامل . عبد المنعم خفاجي . محمل فريد . تقويم دار العلوم : الصحافة السياسية في مصر أنور الحنيدي : النثر العربي المعاصر في مائة عام . رشيد رضيا : المنار م ١٤ و ١٦ . محب الدين الخطيب : الفتح ( المجلد الثالث ) ابراهيم عبد القادر المازني : السياسة الاسبوعية ٢٩/٢/٢ . 1989/8/8 حسن الشسيخه عبد العزيز جاويش (في ١٢٠ ص) . عبد العزيز البشري : السياسة الأسبوعية ٩/٣/٣/٩ . محمد أمين عبيده : مجلة الشباب م ١ العدد ٨ .

وصحف المقطم ، المؤيد ، العالم ، البلاغ .

الجريدة ( ۱۹۰۸ – ۱۹۱۲ ) . الأهرام ( ۱۹۲۹/۱۹۲۲) .

## مؤلفــاته

: ويضم بحثه عن الرالقرآن في تحرير

الفكر البشرى

1977 - 19.4:

. 1974:

الاسلام دين الفطرة

ارشاد العلمين

غنية المؤدين

الصحف الخسالدة

## موضوعات البحث

|                      |                                                                                                          | تصسدير                     |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
|                      | 하다. 그렇게 하는 네 1000 분드로 1500 년<br>- 1200 년 100 년 120 년 120 년 120 년<br>1200 년 120 년 120 년 120 년 120 년 120 년 | صسورة العصر                |
|                      | 이번 그 사람은 가는 가는 사람들이 얼마나 그는 말이 다                                                                          | (1) معالم حي               |
| 化铁铁矿 医多性性 医二氯酚 医电影电话 | حلة الاستطلاع والتكوين<br>حلة التألق                                                                     |                            |
| •A                   | حلة الهجرة والأغتراب                                                                                     | villa Mark Mark            |
|                      | اراۋە ،، ،، ،،                                                                                           |                            |
|                      |                                                                                                          | dl — 1                     |
| 191                  | مسلح الاجتماعي ٠٠٠٠٠                                                                                     |                            |
|                      | صدد الاسلامي                                                                                             | ۳ ــ الـ<br>۳) مــلامج شــ |